**Le Messie I**

**Le concept de Messie, sa nécessité, et ses compétences**

La croyance et l’aspiration en la venue du *Machia’h* (littéralement, « celui qui est oint » le Messie) est l’un des principes fondamentaux du judaïsme.

Lorsque l’on est pleinement conscient du concept du *Machia’h*, l’Histoire n’est plus vue comme une suite aléatoire d’évènements, mais plutôt comme une destinée planifiée menant à un but utopique.

A travers l’histoire, la civilisation a subi, et continuera à expérimenter, des changements de paradigme qui demandent au monde de s’adapter à de nouvelles réalités. Par exemple, le monde est passé d’une société agraire à une civilisation industrialisée. Aujourd’hui, nous sommes en période de transition vers un nouveau « Monde Plat » éco-géo-politique fonctionnant avec internet. Ces transitions marquent les changements du monde, de sociétés tribales en nations organisées avec des démocraties, de paysans et cultivateurs à gros producteurs industriels de technologies de pointe.

L’histoire juive présente également des indices transformationnels historiques. Cependant, ils ne mesurent pas les progrès sociaux ou technologiques mais reflètent plutôt des changements dans l’environnement spirituel que D. propose à l’humanité pour exercer son libre arbitre et parvenir à la perfection. La vie dans le jardin d’Eden, les époques du premier et second Temple, puis la destruction du second Temple en sont des exemples. C’est dans ce contexte que nous pouvons comprendre le concept juif du *Machia’h* et des temps messianiques.

Dans ce premier cours sur le *Machia’h,* nous prouverons que la croyance dans la notion de messie est fondamentale dans le judaïsme. Nous discuterons de l’identité du *Machia’h*, de ses compétences, et ce qu’il est censé accomplir. Le deuxième cours sur le *Machia’h* explorera la période de l’histoire connue comme l’Ere messianique, à quel moment celle-ci arrivera, et ce que nous pouvons faire pour hâter sa venue.

Ce cours traitera des questions suivantes :

* **Quel rôle la croyance en la venue du *Machia’h* joue-t-elle dans la religion juive ?**
* **Notre libre arbitre sera grandement diminué après l’arrivée de *Machia’h*. Etant donné que le but de la vie est de nous servir de notre libre arbitre pour le bien, pourquoi espérons-nous une ère dans laquelle nous ne pourrons pas l’utiliser ?**
* **Qui sera le *Machia’h*, et comment le saurons-nous ?**

Plan du cours :

Première Partie. L’histoire du monde et la nécessité du *Machia’h*

 A. Vue d’ensemble de l’eschatologie juive

 B. Pourquoi avons-nous besoin du *Machia’h* ?

 C. Le jardin d’Eden et l’Arbre de la Connaissance

 D. Le *Tikun ‘Olam*

 E. Qu’en sera-t-il alors ?

Deuxième Partie. L’importance fondamentale de la croyance en *Machia’h*

Troisième Partie. Qui est *Machia’h* ?

 A. Ses compétences de base

 B. Ses accomplissements

**Première Partie. L’histoire du monde et la nécessité du *Machia’h***

Dans cette partie, nous étudierons en détail la finalité des temps messianiques et développerons une compréhension du *Machia’h* dans le plan éternel de D. pour l’humanité. Nous verrons également comment l’époque messianique fait partie intégrante de « ce monde », tout en étant le pont vers « le Monde à Venir » et *Te’hiat Hamétim*, la Résurrection des morts.

**A. Vue d’ensemble de l’eschatologie juive**

**1. Rabbi Yaakov Astor, *Soul Searching, pp. 93-95* – Il y a trois composants principaux à l’eschatologie juive.**

|  |
| --- |
| Le terme eschatologie est défini dans le dictionnaire comme une branche de la théologie qui traite des évènements derniers de l’histoire du monde. La vérité est que l’eschatologie n’est pas exclusivement du domaine de la religion. L’exemple le plus frappant de l’eschatologie séculière serait le marxisme : les bouleversements et les tourments de la lutte des classes, ses maux se résolvant dans une société sans classe, l’altération de l’état et l’existence merveilleuse à partir de ce jour.L’eschatologie juive repose sur trois composants de base :1) « L’Ere du Messie » 2) « La vie future » 3) « Le Monde de la Résurrection » Le Messie, selon les sources juives traditionnelles, sera un être humain né d’un père et d’une mère de chair et de sang, contrairement à l’idée chrétienne qui le considère comme le fils de D. conçut de façon parfaite. En réalité, Maïmonide (Rambam) écrit que le Messie achèvera sa mission et mourra comme tout le monde (Voir le cours de Morasha sur *Les religions comparées*).Quelle est sa mission ? Achever les tourments de l’histoire et inaugurer le début d’une ère nouvelle de bonheur absolu pour l’humanité au sens large du terme. L’époque où il émerge et accomplit sa tâche est appelée l’Ere messianique…La réelle vie future est appelée ‘*Olam Haba* dans les sources traditionnelles, ou le Monde à Venir. Cependant, le même terme, ‘*Olam Haba* est aussi utilisé pour faire référence au monde utopique renouvelé du futur – le Monde de la Résurrection, ‘*Olam Haté’hia* (comme expliqué dans le paragraphe suivant). Le premier est l’endroit où les âmes justes vont après la mort – et elles y vont depuis la toute première mort que le monde ait connue. Cet endroit est aussi appelé parfois le Monde des Ames. C’est un lieu où les âmes existent à l’état désincarné, jouissant des plaisirs de la proximité de D. …Du Monde de la Résurrection, par opposition, le Talmud remarque qu’« aucun œil n’a vu ». C’est un monde, selon la plupart des autorités, où le corps et l’âme sont réunifiés pour vivre éternellement dans un état de réelle perfection. Ce monde n’existera qu’après la venue du Messie et sera inauguré par un évènement connu comme le « Grand Jour du Jugement » (Yom HaDin HaGadol). Le Monde de la Résurrection est ainsi l’ultime récompense, un lieu où le corps devient éternel et spirituel, tandis que l’âme le devient encore plus. |

**B. Pourquoi avons-nous besoin du *Machia’h* ?**

Le judaïsme soutient que le but de l’homme dans ce monde est le bon usage de son libre arbitre, en choisissant le bien plutôt que le mal. A l’Ere messianique, cependant, la Présence de D. sera clairement apparente au monde, éliminant pratiquement la nécessité de choisir entre des alternatives apparemment contradictoires. Avec la révélation de D. et la diminution du penchant pour le mal, faire le « bon » choix deviendra plus naturel. Il semble étrange d’aspirer à une époque où l’opportunité d’exercer notre libre arbitre sera grandement diminuée.

1. Ram’hal (Rabbi Moché Haïm Luzzatto), *Derekh Hachem* (La voie de D.) 1 : 2 : 1 - 1 : 3 : 2 – L’homme doit parvenir à la perfection à travers l’application correcte de son libre arbitre, ce qui ne peut avoir lieu que dans un monde matériel.

|  |  |
| --- | --- |
| Le but de D. dans la Création était d’accorder Sa bonté à l’autre… Sa sagesse décréta donc que la nature de Son vrai bienfait serait Son don aux créatures de l’opportunité de s’attacher à Lui au niveau le plus haut qu’ils leur soient possible.La sagesse de D. décréta cependant que pour qu’un tel bienfait soit parfait, celui qui en jouira doit en être le maître. En d’autres termes, il doit l’acquérir… l’homme doit acquérir sa perfection à travers son propre libre arbitre et ses propres désirs… Il était donc nécessaire de donner à l’homme le libre arbitre, le laissant en équilibre entre le bien et le mal et non contraint envers aucun d’eux.Afin que le but de D. soit atteint le mieux possible, la Sagesse suprême décréta que l’homme devrait être composé de deux entités opposés. Il y a son âme spirituelle pure et son corps physique rétrograde. Chacun d’entre eux est attiré vers sa nature, de sorte que le corps penche vers le matériel tandis que l’âme penche vers le spirituel.Les deux sont alors en lutte constante. Si l’âme l’emporte, elle ne fait pas que s’élever, mais elle élève le corps également, et l’individu parvient par cela à la perfection à laquelle il était destiné. | הנה התכלית בבריאה היה להטיב מטובו ית' לזולתו… על כן גזרה חכמתו שמציאות ההטבה האמיתית הזאת יהיה במה שינתן מקום לברואים לשיתדבקו בו ית', באותו השיעור שאפשר להם שיתדבקו... ואולם גזרה חכמתו, שלהיות הטוב שלם, ראוי שיהיה הנהנה בו בעל הטוב ההוא. פירוש - מי שיקנה הטוב בעצמו... ואולם צריך שיהיה זה בבחירתו ורצונו... על כן הוכרח שיונח הדבר לבחירתו, שתהיה נטיתו שקולה לשני הצדדין ולא מוכרחת לאחד מהם... ואולם להיות הדבר הזה נשלם כראוי, גזרה החכמה העליונה שיהיה האדם מורכב משני הפכים, דהיינו מנשמה שכלית וזכה, וגוף ארציי ועכור, שכל אחד מהם יטה בטבע לצדו, דהיינו הגוף לחומריות והנשמה לשכליות, ותמצא ביניהם מלחמה, באופן שאם תגבר הנשמה, תתעלה היא ותעלה הגוף עמה, ויהיה אותו האדם המשתלם בשלימות המעותד... |

L’époque du *Machia’h*, période de conscience spirituelle accrue et de diminution des instincts physiques, semble nous priver du but de notre existence.

**2. *Ramban* (Na’hmanide), Dévarim (Deutéronome) 30 : 6 – A l’époque du *Machia’h,* il n’existera pas de récompense pour le choix du bien, car il n’y aura plus de désir pour le mal à surmonter.**

|  |  |
| --- | --- |
| Au temps du *Machia’h* une personne n’aura pas de désir [pour le mal]; mais elle fera naturellement ce qui est juste. Il n’y aura donc ni mérite ni démérite [pour ses actions], car le mérite et le démérite sont fonction du désir. | בימי המשיח לא יהיה באדם חפץ אבל יעשה בטבעו המעשה הראוי, ולפיכך אין בהם לא זכות ולא חובה, כי הזכות והחובה תלויים בחפץ: |

Le nouvel état des choses introduit par le *Machia’h* semble contredire le but même de ce monde. Etant donné que ce n’est ni le moment pour mériter une récompense, ni pour la recevoir, quel est alors le but de l’Ere messianique ?

**3. Rabbi Chmouel Bornstein, *Chem Michmouel*, Parachat Ekev 5666 (Dévarim 7 : 12) – S’il n’est pas question de mériter une récompense, quel est le but de l’ère du *Machia’h* ?**

|  |  |
| --- | --- |
| Cela soulève une question fondamentale : étant donné qu’il n’y aura plus d’occasion d’acquérir un mérite une fois que l’Ere messianique aura commencé, et que le moment de recevoir notre récompense pour les *mitsvot* que nous faisons aujourd’hui ne sera pourtant pas encore arrivé [étant donné que le Monde à Venir est une autre étape après l’Ere messianique]… quel est donc l’intérêt de l’ère du *Machia’h*, étant donné que ce n’est un moment ni pour acquérir, ni pour recevoir une récompense ? | ויש כאן שאלה מאחר שלימות המשיח לא יהי' במה לזכות, וקיבול שכר של מצוות דהאידנא נמי לא יהא בו... א"כ כל עצמן של ימות המשיח למה הן באין, שהרי אין אנו קוראים בהם לא לעשותם ולא לקבל שכרם... |

**4. Rabbi Nosson Weisz, *Do We Want Machia’h Now? Aish.com* – Le judaïsme ne souscrit pas au concept de « sauvetage ».**

|  |
| --- |
| Nous avons besoin de connaître un peu l’arrière-plan pour nous rendre compte pleinement de la singularité qui consiste à considérer la venue du *Machia’h* comme fondamentale à la foi juive. Le judaïsme n’adhère pas au mythe du « sauvetage » de l’homme ou de son rachat par quiconque, D. inclus. D. nous a mis dans ce monde pour nous racheter nous-mêmes en exerçant notre propre libre arbitre, en choisissant le bien et en rejetant le mal. Tout le sens de notre existence dans ce monde est que les conditions prévalant ici en font un endroit propice à l’indépendance humaine. La Présence de D. n’est pas manifeste ici ; par conséquent, nous pouvons choisir librement, sans être écrasé par son influence oppressive, et mériter notre récompense dans le Monde à Venir en nous perfectionnant par nos propres efforts.Selon la pensée juive, la venue du *Machia’h* n’a rien à voir avec le Monde à Venir ou le concept de récompense. La maxime « Les *mitsvot* ne peuvent être récompensées en ce monde » (*Kiddouchine 39b*) se réfère à l’époque du *Machia’h* autant qu’elle se réfère à tout autre ère historique en ce monde. Le monde post-messianique comme il est décrit dans les prophètes et dans la littérature juive ne semblant guère convenir à l’exercice du libre arbitre qui est la seule raison de vivre en ce monde.Cependant si la période historique introduite par *Machia’h* ne fournit pas d’environnement approprié pour la lutte continue entre le bien et le mal – qui est le but de notre vie en ce monde – pourquoi est-ce rattaché à l’histoire de l’humanité ? Lorsque la tâche qui consiste à exercer le libre arbitre humain a été accomplie à un degré suffisant pour satisfaire le but de D., pourquoi n’inaugure-t-Il pas simplement le Monde à Venir au lieu de prolonger la vie terrestre jusqu’à la fin de l’ère messianique alors que la possibilité de libre choix est au moins diminuée et qu’il n’y a aucune possibilité de profit ? |

**C. Le jardin d’Eden et l’Arbre de la Connaissance**

Afin de comprendre où le *Machia’h* nous mènera, nous devons d’abord comprendre d’où nous venons : le jardin d’Eden. La décision de Adam et ‘Hava de manger de l’Arbre de la Connaissance les força à quitter le jardin d’Eden, nécessitant ultimement une période messianique pour rétablir une reconnaissance universelle de D.

**1. Ram’hal, *Derekh Hachem 1 : 3 : 6-8* – La faute de Adam perturba l’équilibre de bien et de mal.**

|  |  |
| --- | --- |
| Lorsque Adam fut créé… il était composé de deux éléments opposés égaux, le corps et l’âme. Son environnement contenait à la fois le bien et le mal, et il était en équilibre entre les deux pour choisir lequel il souhaitait.Ce qui convenait pour lui de faire aurait été de choisir le bien. S’il l’avait fait, son âme aurait triomphé de son corps, et le spirituel aurait dominé le matériel. Il aurait alors atteint immédiatement la perfection et cela serait resté avec lui pour toujours… Cependant, lorsqu’Adam fauta, les choses changèrent grandement… De par sa faute, il causa l’amplification du mal, à la fois en lui et dans toute la Création. Il devint par la suite plus difficile pour lui d’atteindre la perfection que cela ne l’était auparavant. | הנה אדה"ר בעת... הוא היה מורכב משני החלקים ההפכיים שאמרנו שהם הנשמה והגוף, ובמציאות היו שני הענינים הטוב והרע, והוא עומד בשיקול ביניהם להדבק במה שירצה מהם. והנה היה ראוי לו שיבחר בטוב, ויגביר נשמתו על גופו ושכלו על חומרו, ואז היה משתלם מיד, ונח בשלימותו לנצח:וכיון שחטא נשתנו הדברים שינוי גדול... ע״י חטאו נוספו ונתרבו חסרונות בעצמו של אדם ובבריאה כולה ועוד נתקשה התיקון ממה שהי׳ קודם. |

**2. Rabbi Eliyahou Dessler, *Mi’htav MéEliyahou, Vol. III, pp. 210-11* – La faute créa la perception erronée que la réalité est matérielle.**

|  |  |
| --- | --- |
| Avant sa faute, Adam était au niveau de vivre dans le Gan Eden, qui était, comme nous l’avons déjà expliqué, un état de conscience de la réalité, à savoir que la Création est spirituelle et que la matérialité est un simple vêtement qui masque la vraie nature de la réalité. Il recevait littéralement sa subsistance du monde spirituel, sans aucune ombre de matérialité, comme le disent les Sages : « Les anges grillaient de la viande et versaient du vin pour lui » (*Avot déRabbi Nathan 1 : 8*).Mais lorsqu’Adam fauta, il introduisit le Mauvais Penchant en lui… et il abaissa le monde à un état d’obscurité spirituelle dans lequel il semblait que la matérialité était la vraie nature de l’existence. Telle est la malédiction qu’il reçut « A la sueur de ton front, tu mangeras ton pain ». Ceci étant, il pénétra dans un monde qui se cache derrière la nature – cause et effet – un monde qui cache la main de D. sous le voile de la matérialité. | אדם הראשון היה קודם חטאו בדרגת גן-עדן. כבר הסברנו שהוא הכיר שהרוחניות היא היא המציאות, והגשם הוא אך לבוש שמסתיר את המציאות האמיתית. הוא קבל את מזונו וכל חייותו מעולם הרוחני, בלי הסתר הגשמיות, כאמרם ז"ל: "מלאכים היו צולין לו בשר ומסננים לו יין" (עי' אבות דרבי נתן פ"א, ח'). כיון שחטא אדם הראשון, נכנס בו היצר הרע... והוריד את כל העולם למצב של הסתר, עד שנדמה כאילו הגשם הוא המציאות האמיתית. זוהי הקללה של "בזעת אפיך תאכל לחם", כלומר, שנעשה הסתר של טבע, הסתר של סבה ומסובב, שמסתיר את יד ה' מתחת מעטה של חומריות. |

**3. Rabbi Nosson Weisz, *Do We Want Machia’h Now? Aish.com* – Manger de l’arbre était une affirmation de la nature physique de l’existence.**

|  |
| --- |
| La faute consistant à manger de l’Arbre de la Connaissance témoigne de la conviction que les créations physiques ont le pouvoir d’accroître la force de vie humaine. L’homme peut devenir plus intelligent en absorbant le fruit d’une entité matérielle telle que l’arbre. Si la matérialité constitue la couche la plus externe de la réalité, ceci est une proposition clairement absurde. Il ne peut y avoir aucun potentiel dans des choses matérielles qui ne passent pas à travers le véhicule spirituel qu’est l’âme. L’âme ne peut jamais accroître ses forces spirituelles par le biais d’un apport matériel.Manger du fruit de l’arbre de la connaissance dans l’espoir d’amplifier certaines aptitudes d’intelligence humaine équivaut de ce fait à redéfinir la conscience de soi-même essentielle de l’homme. Evidemment, l’homme doit principalement être une créature physique. Son « moi » physique est de toute évidence la source de sa force de vie et de son intelligence s’il peut accroître sa capacité en ingérant simplement une partie du monde matériel. Ce n’est que lorsque la réalité est basée sur le matériel qu’il peut être concevable que plantes et herbes ont des potentiels cachés qui ont la capacité d’améliorer l’intelligence humaine. |

**D. *Tikoun ‘Olam***

Le but de notre existence dans le monde « post-édénique » est de nous ramener nous, ainsi que le monde, à notre état originel de sensibilité spirituel.

**1. Ram’hal, *Derekh Hachem 1 : 3 : 8* – Nous devons revenir à l’état qui existait avant la faute de Adam.**

|  |  |
| --- | --- |
| L’effort requis pour atteindre la perfection est double : tout d’abord l’homme doit revenir, ainsi que le monde, à l’état dans lequel ils existaient avant la première faute. Seulement alors, il peut s’élever de cet état au niveau de perfection auquel il est destiné. | השתדלותו המצטרך עתה להגיע לשלימות, הנה הוא כפול, כי יצטרך תחלה שישובו האדם והעולם אל המצב שהיו בראשונה קודם החטא, ואחר כך שיתעלו מן המצב ההוא אל מצב השלימות שהיה ראוי לאדם שיעלה: |

**2. Rabbi Eliyahou Dessler, *Mi’htav MéEliyahou, Vol. III, pp. 210-11* – Entretenir l’idée que la réalité est spirituelle constitue le chemin pour retourner à l’Eden.**

|  |  |
| --- | --- |
| Afin de réparer la faute de Adam Harichone l’homme doit s’efforcer de s’élever au-dessus de la dissimulation de la nature, de l’attitude de « ma force et la puissance de mes mains » par laquelle l’homme pense gouverner la nature. Il doit parvenir à la reconnaissance claire et intégrée que la vraie nature de l’existence est spirituelle, que, sans cela, la matérialité n’a pas de réelle existence de par elle-même, et qu’elle n’a été créée que comme une épreuve.  | תיקון חטא אדם הראשון הוא שהאדם ישתדל לצאת ולהתעלות מעל הסתר זה של הטבע ושל "כחי ועוצם ידי", שבו חושב האדם להשתלט על הטבע, עד שיבחין ברור בהכרה פנימית שהרוחניות רק היא המציאות, וכלפיה אין לגשם ממשות אמיתית, ונוצר אך לניסיון. |

**3. Rabbi Nosson Weisz, *Do We Want Machia’h Now? Aish.com* – *Machia’h* nous ramène à la clarté du jardin d’Eden et nous donne une autre chance de corriger la faute de Adam et ‘Havah.**

|  |
| --- |
| Le fait que l’homme ait échoué à surmonter l’épreuve n’a pas modifié la définition de sa tâche. Atteindre le Monde à Venir implique toujours de passer par la même épreuve originelle et de se réconcilier avec l’éternité en tant qu’être dépendant de D. Cependant la faute de Adam créa un obstacle majeur. Afin de faire face à cette épreuve, l’homme doit d’abord retourner à cette conscience de lui-même qu’il avait dans le jardin d’Eden avant sa faute.C’est parvenir à cette sorte de conscience de soi qui constitue la raison d’être des temps messianiques. La conscience de D. qui était la marque de la conscience humaine dans le jardin d’Eden avant la faute de Adam est précisément équivalente à la clarté de la vision qu’aura l’homme de D. dans l’ère post-messianique. |

**4. *Ibid.* (basé sur le Maharal, Ner Mitsva, Section 1) – Les défis spirituels de l’histoire juive marque le processus consistant à ramener le monde à l’état antérieur à la faute de Adam.**

|  |
| --- |
| Afin de réparer le monde, nous devons, d’une manière ou d’une autre, nous affranchir de l’idée fausse qu’il existerait une sorte de réalité dans laquelle nous sommes totalement indépendants de D. et que nous maîtrisons parfaitement notre avenir. Nous devons reconnaître que le choix de nous définir en tant que créatures physiques a échoué dans son objectif. Le processus historique des quatre diasporas, auxquelles la prophétie de Bilaam (*Bamidbar/Nombres 24 : 17-24*) se réfère également, était conçu pour accomplir cela.L’essence de la première diaspora, Babylone, était le pouvoir de conquête. Babylone conquit le monde civilisé par la force des armes. Lorsque cette puissance tomba simplement en désuétude, il fut alors clair que la force militaire seule ne pouvait suffire à rendre l’homme indépendant.La diaspora suivante fut la Perse. Les Perses tentèrent de parvenir à l’hégémonie mondiale à travers le pouvoir de la richesse. Accroître sans fin la taille du pâté social rendrait l’homme indépendant. Lorsque cet empire tomba lors de la conquête grecque, le pouvoir de la richesse s’avéra alors être insuffisant. Lorsque l’empire grec s’effondra à son tour, le pouvoir de la culture fut aussi reconnu comme limité.Enfin, nous en venons à notre diaspora actuelle, l’empire romain et ses ramifications. L’essence de cet exil est le pouvoir de la technologie et de l’ingéniosité. L’homme, celui qui résout les problèmes, fait preuve d’une créativité infinie. Il n’existe pas de problèmes qu’il n’ait pas la capacité de résoudre. Si nous associons les forces de chaque entité de la race humaine, les avancées auxquelles nous parviendrions, à travers un développement toujours grandissant dans les domaines littéraires et scientifiques, ne pourraient manquer de nous amener à l’indépendance totale et ainsi à Utopie. Notre travail est d’établir un environnement permettant la libre circulation et le libre échange des idées. La révélation de l’illusion de cet espoir final pour l’indépendance humaine marquera le début du *Machia’h*. |

**E. Qu’en sera-t-il alors ?**

Nous avons appris que l’Ere messianique nous donnera la chance de corriger la faute de Adam, et qu’en sera-t-il alors ? Quel sera le but de l’existence dans un monde parfait ?

**1. Ram’hal, *Da’at Tevounot* (Le cœur intelligent) 44 – La récompense et la punition ne sont pas l’ultime objectif de D. ; mais la perfection universelle du monde l’est.**

|  |  |
| --- | --- |
| Comme le prouvent les Ecritures et les paroles de nos Sages, un jour viendra où l’homme sera privé de son libre arbitre et où le mal n’existera plus dans le monde… Si c’est ainsi, ce n’est pas la récompense et la punition qui constituent le but de la Création, mais plutôt la perfection universelle de l’existence. |  כמו שהוכחנו מן המקראות, וכמבואר לנו בדברי חז"ל, שסוף כל סוף תסור הבחירה מן האדם, ולא יהיה עוד רעות בעולם... אם כן, אין סוף הכונה על השכר ועונש, אלא על התיקון כללי. |

**2. Maharal, *Netza’h Israël*, Ch. 27 – L’ère du *Machia’h* achève et parfait la Création.**

|  |  |
| --- | --- |
| « Les derniers 2 000 ans [des 6 000 ans d’histoire] sont les jours du *Machia’h* » [*Avoda Zara 9a*] – Cela signifie que la fin des temps est le moment le plus propice pour [la venue du] *Machia’h* et pour l’Ere messianique, car la fin constitue la complétude.[En d’autres termes] tout ce qui a lieu à la fin d’un processus est l’accomplissement et le perfectionnement de ce processus. Par conséquent, la fin des temps est désignée pour la venue du Roi *Machia’h*, car il amènera le monde entier à la complétude. Le monde entier sera unifié à un point tel qu’il sera complet et parfait. Par conséquent, il convient que le Roi *Machia’h,* qui achèvera et perfectionnera tout, vienne à la fin des temps, qui est le moment le plus approprié pour la complétude et la perfection. | ושני אלפים ימות המשיח, פירוש הזמן האחרון הוא מיוחד לימות המשיח, כי הזמן האחרון הוא השלמה,שכל אשר הוא באחרונה הוא השלמה, ולכך הזמן האחרון מתייחס אל מלך המשיח, כי המלך המשיח יהיה משלים את כל העולם, כאשר יהיה כל העולם אחד, עד שיהיה העולם בשלימות, ולכך ראוי שיהיה מלך המשיח שהוא המשלים בסוף הזמן, שאז מסוגל אל השלמה ביותר. |

**3. Rabbi Yitzchak Berkovits, Jérusalem – Quand bien même l’arrivée de l’Ere messianique réduira notre libre arbitre et comportera un sacrifice dans la grandeur que nous aurions pu encore atteindre, néanmoins nous le voulons pour la gloire et l’honneur de D..**

|  |
| --- |
| Après la rédemption, la clarté sera tellement grande qu’il n’y aura plus de défi. Il semble que demander la rédemption est l’opposé du but de la vie. Il semble qu’on se dérobe complètement, comme si nous disions : « Assez de faire ces choix difficiles ! »Nous ne demandons pas le Messie pour rembourser nos dettes, ou régler tous nos dilemmes. La réponse est que lorsque nous demandons la rédemption, nous la demandons pour « la rédemption pour la gloire de Ton Nom, גאולה למען שמך » (comme nous le disons dans les prières de Roch Hachana). Afin que tout le monde Te reconnaisse, et se débarrasse de la plus grande profanation de la Divinité qu’il y ait : le manque de conscience qu’a l’homme de son Créateur.Demander *Machia’h* contient en fait un élément de sacrifice pour nous : nous abandonnerons toute la joie du choix, du challenge et du développement personnel pour que la rédemption Le révèle. |

Le but ultime de l’ère messianique est que le monde entier reconnaisse que c’est D. qui a créé, qui supervise et dirige le monde et que notre existence dépend de lui.

|  |
| --- |
| **Points clés de la Première Partie :*** **L’ère de *Machia’h* semble contredire les principes de base du libre arbitre et le concept que le mérite spirituel est obtenu en faisant bon usage de celui-ci pour servir D. Quel est le but d’un monde dans lequel la révélation de D. est si claire que nous ne pourrons plus utiliser notre libre arbitre ?**
* **Avant de pouvoir répondre à cette question, nous devons développer une perspective du sens de l’histoire du monde. A l’origine, Adam a été créé avec la conscience que la Création est spirituelle et que la matérialité n’est qu’un simple vêtement qui voile la vraie nature de la réalité. Par la suite, Adam et ‘Hava fautèrent en mangeant de l’Arbre de la Connaissance, et ils furent alors bannis de l’existence spirituelle du jardin d’Eden.**
* **Le cours de l’histoire juive constitue une tentative de l’homme à retourner à l’état de conscience spirituelle dans lequel il était avant sa transgression. L’histoire nous enseigne que nous ne sommes pas les maîtres de la nature ni de notre destin, et que nous sommes dépendants de D.**
* ***Machia’h* nous ramène à la clarté du jardin d’Eden et nous donne une autre chance de corriger la faute de Adam et ‘Hava.**
* **Le but ultime de l’ère messianique est que le monde entier reconnaisse que c’est D. qui créa, qui supervise et qui dirige le monde et que notre existence dépend de lui.**
 |

**Deuxième Partie. L’importance fondamentale de la croyance en *Machia’h***

Dans cette partie, nous étudierons en détails la croyance en la venue du *Machia’h*, qui est l’une des pierres angulaires du judaïsme.

**1. Rambam, *Les treize articles de foi*, Principe 12 – La croyance en la venue du *Machia’h* est l’un des Treize articles de foi.**

|  |  |
| --- | --- |
| Je crois d’une foi parfaite en la venue du *Machia’h*, et bien qu’il puisse se faire attendre, quand bien même, je m’attends chaque jour à ce qu’il vienne. | אֲנִי מַאֲמִין בֶּאֱמוּנָה שְׁלֵמָה, בְּבִיאַת הַמָּשִׁיחַ, וְאַף עַל פִּי שֶׁיִּתְמַהְמֵהַּ, עִם כָּל זֶה אֲחַכֶּה לּו בְּכָל יום שֶׁיָּבוא. |

**2. Rambam, *Commentaire* *sur la Michna, Introduction à Sanhédrine, Ch. 10* – La croyance en l’arrivée imminente du *Machia’h* et la grandeur de sa stature est fermement ancrée dans la Torah.**

|  |  |
| --- | --- |
| L’homme doit être convaincu que le *Machia’h* sera meilleur, plus grand et plus honorable que tous les rois qui aient jamais existé, d’après les prophéties de tous les prophètes depuis Moché (Moïse) jusqu’à Mala’hi. Celui qui doute de cela, ou ne mesure pas sa grandeur, nie [ce qui est écrit dans] la Torah. La Torah témoigne explicitement du *Machia’h* dans la prophétie de Bilaam [*Bamidbar 25 : 17*, avec Ramban] et dans Parachat Nitsavim [*Dévarim 30 : 1-10*, avec Ramban].  | ושיאמין שיהיה לו יתרון ומעלה וכבוד על כל המלכים שהיו מעולם כפי מה שנבאו עליו כל הנביאים ממשה רבינו ע"ה עד מלאכי ע"ה, ומי שהסתפק בו או נתמעט אצלו מעלתו כפר בתורה, שיעד בו בתורה בפירוש בפרשת בלעם ופרשת אתם נצבים. |

**3. Rambam, *Hilkhot Melakhim* (Les lois des rois) 11 : 1 – La foi du judaïsme en la venue du *Machia’h* est tellement fondamentale que quiconque la conteste, ou n’attend pas sa venue, est considéré comme avoir nié toute la Torah.**

|  |  |
| --- | --- |
| Tout celui qui ne croit pas en *Machia’h*, ou n’attends pas son arrivée, nie la validité de la Torah et des Prophètes (*Néviim*).  | וכל מי שאינו מאמין בו, או מי שאינו מחכה לביאתו--לא בשאר נביאים בלבד הוא כופר, אלא בתורה ובמשה רבנו. |

Pourquoi celui qui rejette le concept du Messie devrait être considéré comme niant la validité du judaïsme ?

**4. Rabbi Yisroel Miller, *What’s Wrong with Being Happy?* Mesorah Publications, p. 70** **– En quoi la croyance en *Machia’h* est-elle un principe fondamental ?**

|  |
| --- |
| Le ‘Hatam Sofer demande : le *Machia’h* viendra certainement, comme les prophètes et la Guémara nous le disent, et nier sa venueest une transgression aussi grave que nier l’existence du Chabbat. Mais Chabbat, ou tout autre commandement spécifique, n’est *pas* sur la liste du Rambam ! Si les treize principes du Rambam sont ceux sans lesquels le judaïsme ne peut exister, pourquoi inclure *Machia’h* comme l’un d’eux ? En théorie, s’il n’y avait pas de *Machia’h*, pas de rédemption finale, *‘has véchalom*, et si nous restions parmi les nations, servant D. et accomplissant Ses *mitsvot* pour toujours – si quelqu’un pense de manière erronée que cela puisse être vrai, a-t-il pour autant abandonné les fondements du judaïsme ? Le *Machia’h* est une vérité, et une partie importante de la Torah (comme le Chabbat et tant d’autres parties de la Torah que le Rambam a omis dans sa liste) ; mais en quoi est-ce un *ikkar*, un principe fondamental ? |

**5. *Ibid. p. 72*** **– Nos actions s’inscrivent à deux niveaux dans le plan de D. : en tant qu’individu et en tant que partie intégrante de l’humanité.**

|  |
| --- |
| Le principe général est que chacun de nous vit sa vie à deux niveaux différents. Nous sommes mis à l’épreuve chaque jour afin de voir si nous choisissons de faire ce qui est juste, et chacun d’entre nous réussit ou échoue plus ou moins les épreuves. Et chaque jour, quoi que l’on fasse, D. prend ce que nous avons créé, ce que nous avons fait et ce que nous sommes et Il trouve un moyen de l’utiliser pour promouvoir Son plan consistant à prodiguer Sa bonté au monde. Nous ne connaissons pas tous les détails. Mais nous savons *pertinemment* qu’aucune vie humaine n’est totalement gaspillée, qu’aucune souffrance n’est dénuée de sens, et que tout ce qui arrive est, d’une manière ou d’une autre, inscrit dans le plan de D. |

**6. *Ibid. p. 74*** **– Le *Machia’h* est le point culminant de l’orchestration et de la direction soignée de chaque détail de l’histoire du monde par D.. Croire le contraire compromet le principe de Providence divine, et donc le judaïsme lui-même.**

|  |
| --- |
| Même si vous reconnaissez que vous êtes ici sur terre pour accomplir des *mitsvot* et surmonter des épreuves, si vous croyez, à tort, que la vie en elle-même n’a pas de but ultime, que ce n’est qu’un jeu et qu’il n’y a pas de raison pour la souffrance et la mort, pas de plan ni de but dans tout ce qui arrive, alors vous pouvez faire des *mitsvot*, mais ce que vous faites n’entre pas dans le cadre du judaïsme. Réfléchissez à l’énormité de l’Holocauste, suivi par l’émergence de l’état d’Israël.Songez à la résurgence de l’antisémitisme même dans les pays où il n’y a pas de Juifs, tels que la Pologne ou le Japon. Suivez la carrière époustouflante de Yasser Arafat, qui prit le pouvoir et le perdit une demi-douzaine de fois, revenant sur la scène internationale miraculeusement à chaque fois. Observez tous les hauts et les bas de la génération précédente : le Vietnam, Watergate, l’Iran, l’effondrement soviétique, l’intifada, les hippies, les émeutes raciales, les crises énergétiques et un million d’autres changements. Croyez-vous que *tout cela* n’a pas de but, que D. a juste laissé les choses se passer sans aucune raison ? Si c’est ainsi, le Rambam nous dit : vous avez raté le coche. « Je crois – je sais – que tout fait parti du Plan ; et bien que je n’en connaisse pas les détails, et que cela prenne plus de temps que ce à quoi je m’attendais, je sais que ce n’est qu’une série d’étapes menant à la venue du *Machia’h*. » |

La foi en *Machia’h* est exprimée dans nos prières quotidiennes. Comme cela sera décrit, le *Machia’h* sera un descendant direct du Roi David (907-837 AEC), qui était roi de la terre d’Israël. Ainsi il est fait allusion au *Machia’h,* dans la prière suivante, comme la « progéniture de David ».

**7. Prière de la Chemoné Esré, quinzième bénédiction (*Siddour*) – Chaque Juif prie trois fois par jour pour que le *Machia’h* amène la rédemption.**

|  |  |
| --- | --- |
| Puisses-Tu faire fleurir rapidement la progéniture de David, Ton serviteur [i.e. le *Machia’h*], et relever sa gloire par Ton salut, car c’est en Ton salut que nous espérons chaque jour. Source de bénédictions Tu es, Hachem, qui fait fleurir la gloire du salut. | אֶת צֶמַח דָּוִד עַבְדְּךָ מְהֵרָה תַצְמִיחַ. וְקַרְנו תָּרוּם בִּישׁוּעָתֶךָ. כִּי לִישׁוּעָתְךָ קִוִּינוּ כָּל הַיּום. בָּרוּךְ אַתָּה ה', מַצְמִיחַ קֶרֶן יְשׁוּעָה: |

**8. Prière du Kaddich (*Siddour Nousa’h Edout HaMizra’h et Sefard*) – Chaque Kaddich contient une prière pour *Machia’h*.**

|  |  |
| --- | --- |
| Que le grand Nom de D. soit exalté et sanctifié. Dans le monde qu’Il a créé selon Sa volonté, qu’Il établisse Son règne, qu’Il fasse germer Son salut et qu’Il rapproche de nous l’avènement de Son *Machia’h*. | יִתְגַּדַּל וְיִתְקַדַּשׁ שְׁמֵהּ רַבָּא. (אמן): בְּעָלְמָא דִּי בְרָא כִּרְעוּתֵיהּ. וְיַמְלִיךְ מַלְכוּתֵיהּ. וְיַצְמַח פֻּרְקָנֵיהּ. וִיקָרֵב מְשִׁיחֵהּ. (אמן): |

Vu que la venue du *Machia’h* est décrite dans la Torah (voir la source 2 précédente), notre foi en sa venue est basée sur la véracité et l’authenticité de la Torah en général (voir le cours de Moracha sur *Preuve de Torah MiSinaï*). La source suivante donne des détails sur le sujet :

**9. Rabbi Sa’adia Gaon, *Emounot vé-Déot 8 : 1* – La confiance en la parole de D. et la foi en Sa bonté exige une conviction en une rédemption future.**

|  |  |
| --- | --- |
| Notre rédemption [par le *Machia’h*] est un fait indéniable pour plusieurs raisons.L’une d’elles est que cela a été confirmé par les miracles accomplis par Moché, qui nous a informé [de l’arrivée future de *Machia’h*], ainsi que par ceux accomplis ultérieurement par Yéchayahou [qui nous a aussi informé de l’arrivée future du *Machia’h*], et par les nombreux autres prophètes qui annoncèrent [l’arrivée future de *Machia’h*]. D., qui envoya ces prophètes pour accomplir ces miracles, réalisera aussi sûrement le message qu’Il envoya avec eux, comme il est dit : « Il accomplit la parole de Son serviteur et fait aboutir le dessein de Ses mandataires. » (*Yéchayahou/Isaïe 44 : 26*). Nous croyons également que D. est « juste et ne fera pas de mal ». Cependant, ayant infligé à notre peuple de grandes et interminables souffrances – certaines en tant que punitions, d’autres en tant qu’épreuves – chacune à sa manière doit avoir une limite. Il n’est pas concevable que cela puisse continuer ainsi indéfiniment… | שרש הגאולה הוא חייב מפנים רבים:מהם קיום אותות משה אשר החל ובשר בהם, והאותות אשר יתקיימו לישעיה, וזולתו מהנביאים אשר בשרו בהם, ושהשולח אותם משלימם בלי ספק, כמו שאמר (ישעיה מ"ד כ"ו) מקים דבר עבדו ועצת מלאכיו ישלים.ומהם שהוא צדיק לא יעול, וכבר הביא על האומה הגולה הגדולה הזאת אצלנו הארוכה, ובלי ספק כי קצתה לענש, וקצתה לנסיון, ולכל אחד משני הענינים מדה בתכלי', ולא יתכן שיהיה באין תכלית...  |

|  |
| --- |
| **Points clés de la Deuxième Partie :*** **Plutôt que d’être un simple concept, la croyance en la venue du *Machia’h* est absolument fondamentale dans le judaïsme. Chaque jour, les Juifs du monde entier prient pour la venue du *Machia’h*. Celui qui ne croit pas en sa venue, ou ne l’attend pas, est considéré comme niant toute la Torah.**
* **Pourquoi celui qui conteste la venue du Messie est considéré comme niant la Torah ? Le Messie est le point culminant de l’orchestration et de la direction soignée de chaque détail de l’histoire du monde par D.. Croire autrement compromet la compréhension juive de l’implication directe de D. dans le monde.**
 |

#

# Troisième Partie. Qui est *Machia’h* ?

Dans cette partie, nous allons apprendre qui sera le *Machia’h*, à quoi ressemblera-t-il, et ce que nous attendons de lui.

## A. Ses compétences de base

### *i*. Leader et Roi

Le terme *Machia’h* se réfère à celui qui a été oint avec de l’huile, et est le terme employé généralement pour quelqu’un qui est dans une position de dirigeant, comme la source suivante l’indique.

1. *Rachi,* *Yéchayahou 61 : 1* – Le terme *Machia’h* se réfère au leadership.

|  |  |
| --- | --- |
| Le terme *Machia’h* se réfère au leadership et à la grandeur. | אין משיחה זו אלא לשון שררה וגדולה: |

Dans la source suivante, nous voyons que le *Machia’h* sera le plus grand dirigeant et le plus grand génie politique que le monde ait jamais connu. Il mettra en jeu ces talents extraordinaires pour précipiter une révolution mondiale, qui amènera une justice sociale parfaite, et influencera tous les hommes à servir D. d’un cœur pur.

**2. *Rambam, Sanhédrine 10 : 1*, paragraphe commençant par les mots « *aval yémot ha’Machia’h »* ; *Michné Torah,* *Hilkhot Techouva* (Lois du repentir) 9 : 2 – Le *Machia’h* sera un dirigeant mondial aux proportions jamais égalées. Il ramènera l’humanité vers la voie de D.**

|  |  |
| --- | --- |
| **Rambam, Sanhédrine 10 : 1**Durant l’Ere messianique, la royauté retournera au peuple juif en terre d’Israël. Le Messie, qui sera le roi, établira son royaume à Sion [Jérusalem]. Sa célébrité s’étendra et atteindra les extrémités de la terre, plus que pendant le règne du Roi Chlomo (Salomon). De plus, les nations du monde scelleront avec lui une alliance de paix.**Hilkhot** **Téchouva 9 : 2**Le Messie, qui sera un roi descendant du roi David, sera plus intelligent que le roi Chlomo. Son niveau de prophétie se rapprochera de celui de Moché. Par conséquent, il enjoindra tout le peuple juif à suivre la voie de D. Et toutes les nations du monde viendront l’écouter parler, comme cela est prédit par le prophète : « Il arrivera, à la fin des temps, que la montagne de la maison du Seigneur [le Temple de Jérusalem] sera affermie sur la cime des autres montagnes et se dressera au-dessus des collines [et toutes les nations afflueront. Et nombres de peuples viendront et diront : « Venez, gravissons la montagne de l’Eternel pour gagner la maison du D. de Jacob, afin qu’il, le Messie, nous enseigne ses voies et que nous puissions suivre ses sentiers]… » » [*Yéchayahou 2 : 2-3*]. | **רמב"ם על משנה מסכת סנהדרין פרק י משנה א ד"ה אבל ימות המשיח**אבל ימות המשיח הוא זמן שבו תחזור המלכות לישראל, ויחזרו לארץ ישראל, ויהיה אותו המלך העומד מקום מלכותו ציון, ויתגדל שמו ויגיע לקצוי תבל יותר וגדול על ממלכת שלמה, ויכרתו עמו העמים ברית שלום ...**רמב"ם הלכות תשובה פרק ט הלכה ב** ... המלך שיעמוד מזרע דוד בעל חכמה יהיה יתר משלמה, ונביא גדול הוא קרוב למשה רבינו, ולפיכך ילמד כל העם ויורה אותם דרך ה', ויבואו כל הגוים לשומעו שנאמר "וְהָיָה בְּאַחֲרִית הַיָּמִים נָכוֹן יִהְיֶה הַר בֵּית ה' בְּרֹאשׁ הֶהָרִים [וְנִשָּׂא מִגְּבָעוֹת וְנָהֲרוּ אֵלָיו כָּל הַגּוֹיִם. וְהָלְכוּ עַמִּים רַבִּים וְאָמְרוּ לְכוּ וְנַעֲלֶה אֶל הַר יְקֹוָק אֶל בֵּית אֱלֹהֵי יַעֲקֹב וְיֹרֵנוּ מִדְּרָכָיו וְנֵלְכָה בְּאֹרְחֹתָיו...]" |

###

### *ii*. Descendant du Roi David

**1. *Béréchit (Génèse) 49 : 10*, avec Targoum Yonathan – Le *Machia’h* sera descendant de la tribu de Yéhouda (Juda) étant donné que tous les futurs rois juifs seront issus de descendants de cette tribu.**

|  |  |
| --- | --- |
| Le sceptre ne quittera pas Juda, ni le législateur d’entre ses pieds, jusqu’à ce que vienne Chilo [*Machia’h*] ; et a lui sera la soumission des peuples.**Targoum Yonathan**Il ne cessera jamais d’y avoir de rois et de dirigeants de la maison de Yéhouda, ainsi que des enseignants de Torah à des milliers parmi sa descendance, jusqu’à la venue du roi *Machia’h* [qui sera aussi l’un de ses descendants].  | לֹא-יָסוּר שֵׁבֶט מִיהוּדָה, וּמְחֹקֵק מִבֵּין רַגְלָיו, עַד כִּי-יָבֹא שִׁילֹה, וְלוֹ יִקְּהַת עַמִּים.לא פסקין מלכין ושליטין מדבית יהודה וספרין מאלפי אוריתא מזרעה עד זמן די ייתי מלכא משיחא. |

**2. *Abarbanel*, Yé’hezkel (Ezékiel) 34 : 24 – Le *Machia’h* sera un descendant du roi David ou sa réincarnation.**

|  |  |
| --- | --- |
| « Mon serviteur David » – le *Machia’h* sera un descendant de David… Cependant, les Kabbalistes considèrent la réincarnation comme un principe fondamental du judaïsme. Ils disent donc que le *Machia’h* sera la réincarnation du roi David lui-même. | ועבדי דוד – ...מלך המשיח יהיה מזרע דוד ... אבל בעלי הקבלה שקיימו וקבלו דעת גלגול נפשות, אמרו שמלך המשיח יהיה דוד עצמו כי הנה נפש דוד תתגלגל במלך המשיח. |

Il existe de nombreuses familles juives aujourd’hui qui peuvent retracer leur ascendance jusqu’au roi David. Par exemple, le Maharal de Prague (1512-1609) pu remonter jusqu’à Rav Haï Gaon (939-1038), qui était, lui aussi, un descendant du roi David selon la tradition. Il existe de nombreuses familles qui remontent encore au Maharal (Rabbi Aryeh Kaplan, *Handbook of Jewish Thought*, Vol. II, 25:3).

Dans la source suivante, nous discutons du sens profond du *Machia’h* en tant que réincarnation du roi David.

**3. Rabbi Reouven Leuchter, *Méchivat Néfech* sur Néfech Ha’Haïm 1 : 20 (Brillant) – Le *Machia’h* incarnera la création idéale de l’homme, et sera donc une réincarnation du roi David.**

|  |  |
| --- | --- |
| Ce qui est expliqué ici est que le *Machia’h* est l’incarnation de la création idéale de l’homme. Affirmation qui ne peut être émise au sujet d’un quelconque individu. Bien que chaque personne ait été créée conformément à l’idée originelle, cet idéal ne se réalise pas en eux (il reste à l’état de « racine »). Ainsi, aucun être ne ressemble à la création idéale telle qu’on pourrait la reconnaître rien qu’en l’observant. Mais David HaMelekh s’est parfait et s’est sanctifié à tel point que l’on pouvait comprendre le but de D. dans la création de l’homme en le regardant. On peut dire qu’il révéla ainsi l’idéal de « Adam ». Notre juste *Machia’h* actualisera la racine de cette âme au plus haut degré … | נתבאר כאן שמשיח הוא התגשמות הרעיון של בריאת האדם, וזהו דבר שבדרך כלל אי אפשר לומר על אדם פרטי. כי אע"פ שכל בני האדם נבראו מכח אתו רעיון, עדיין הרעיון הוא הרבה יותר נעלה מהאדם בפועל, ואין בן אנוש שהרעיון משתקף בו עד שניתן להכיר על ידי התבוננות בו מה היה הרעיון בבריאת האדם. אבל דוד המלך השלים וקידש את עצמו, והוציא את שורש הנשמה שלו לפועל, עד שמהתבוננות בו היה אפשר להכיר ולהבין מה היה הרעיון של הקב"ה בבריאת האדם. לכן אפשר לומר שהוא הוציא לפועל את הרעיון של 'אדם'. ומשיח צדקינו יוציא את שורש נשמתו לפועל לגמרי... |

### *iii.* Qualités personnelles de grandeur

**1. *Yéchayahou 11 : 2* – Le *Machia’h* possédera six qualités de grandeur personnelle (cf. Sanhédrine 93b ; Rachi *paragraphe commençant par les mots* « *véna’ha »*).**

|  |  |
| --- | --- |
| L’esprit de D. reposera sur lui : (1) esprit de sagesse et (2) de compréhension, (3) esprit de conseil et (4) de force, (5) esprit de science et (6) de crainte de D. | וְנָחָה עָלָיו רוּחַ ה' (א) רוּחַ חָכְמָה (ב) וּבִינָה (ג) רוּחַ עֵצָה (ד) וּגְבוּרָה (ה)רוּחַ דַּעַת (ו) וְיִרְאַת ה':  |

La gestion des problèmes nationaux, tels que déterminer l’ascendance juive, la lignée tribale, et le règlement des problèmes juridiques apparemment insolubles, fera partie des tâches assignées au *Machia’h*. Comme la source suivante le décrit, il accomplira ces tâches avec une perspicacité extraordinaire.

**2. Rambam, *Hilkhot Mélakhim 12 : 3* – Le *Machia’h* aura l’Inspiration divine qui lui permettra de déterminer l’ascendance d’une personne.**

|  |  |
| --- | --- |
| A l’époque du roi *Machia’h*, lorsque sa royauté sera établie et tout Israël se rassemblera autour de lui, il déterminera l’ascendance de chacun en vertu de l’Inspiration divine qui reposera sur lui…Il déterminera à quelle tribu chacun appartient, proclamant : « Celui-ci à cette tribu », etc. | בימי המלך המשיח כשתתיישב מלכותו ויתקבצו אליו כל ישראל יתייחסו כולם על פיו ברוח הקודש שתנוח עליו ...ואינו מייחס ישראל אלא לשבטיהם שמודיע שזה משבט פלוני וכו'. |

Dans la source suivante, nous allons voir que le *Machia’h* aura la faculté de détecter l’esprit d’une personne, connaissant ainsi tout son dossier spirituel, et juger si la personne est coupable ou non.

**3. *Yéchayahou 11 : 3; Sanhédrine 93b* – Le *Machia’h* pourra juger les gens avec un sens de « l’odorat » surnaturel.**

|  |  |
| --- | --- |
| Animé [*va’haricho*] ainsi de la crainte de D., il ne jugera point selon ce que ses yeux croient voir, et ne réprimandera pas selon ce que ses oreilles auront entendu.**Sanhedrin 93**[Le Talmud soulève l’anomalie linguistique du terme hébraïque pour « animé », *va’ari’ho*, remarquant sa similitude avec le terme hébraïque *meria’h*, odeur.] Rava disait : Il sentira une personne et la jugera, comme il est écrit [juste après], « Ni il ne jugera avec ce que ses yeux verront [ni il ne châtiera avec ce que ses oreilles auront entendu]. » | וַהֲרִיחוֹ בְּיִרְאַת ה' וְלֹא לְמַרְאֵה עֵינָיו יִשְׁפּוֹט וְלֹא לְמִשְׁמַע אָזְנָיו יוֹכִיחַ:**סנהדרין צג:**רבא אמר: דמורח ודאין דכתיב (ישעיהו י"א) ולא למראה עיניו ישפוט ]ולא למשמע אזניו יוכיח[: |

## B. Ses Accomplissements

L’identité du *Machia’h* sera entérinée s’il accomplit les objectifs spécifiques que sa mission requiert. Dans la source suivante, nous faisons la différence entre les réalisations qui nous permettront de croire qu’il *puisse* être le *Machia’h*, par opposition à celles qui *confirmeront* son identité sans équivoque.

**1. Rambam, *Hilkhot Mélakhim 11 : 4* – Ce n’est que quand le *Machia’h* reconstruira le Temple à Jérusalem et ramènera le peuple juif tout entier en terre d’Israël que son identité sera confirmée avec certitude.**

|  |  |
| --- | --- |
| Si un roi se lève de : 1. la maison de David,2. qu’il est érudit en Torah; 3. et impliqué dans les *mitsvot* comme David son ancêtre, selon la Torah écrite et la Torah orale ;4. et s’il persuade tout Israël de suivre la voie [de la Torah et des *mitsvot*] et renforce leur observance ; 5. et qu’il combat les guerres de D. – alors il est *présumé* être le *Machia’h.* 6. S’il continue et réussit, et vainc toutes les nations non-juives environnantes ; 7. et qu’il construit le *Beth HaMikdach* (Temple) en son emplacement ;8. et qu’il rassemble tous les Juifs exilés de par le monde en terre d’Israël – alors il est sûrement le *Machia’h*. | ואם יעמוד מלך: 1. מבית דוד 2. הוגה בתורה  3. ועוסק במצוות כדוד אביו, כפי תורה שבכתב ושבעל פה,  4.ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה,  5.וילחם מלחמות ה'--הרי זה בחזקת שהוא משיח:6. אם עשה והצליח, וניצח כל האומות שסביביו,  7. ובנה מקדש במקומו,  8. וקבץ נדחי ישראל--הרי זה משיח בוודאי. |

Comment le *Machia’h* réussira-t-il à atteindre chaque Juif et à l’informer de sa venue ? Les prophéties suivantes y font allusion.

### 2. *Yéchayahou 11 : 10* – Le *Machia’h* ramènera tous les Juifs en terre d’Israël.

|  |  |
| --- | --- |
| Il arrivera en ce jour, que le rejeton de Jessé [i.e. le *Machia’h*] se dressera comme une bannière pour les peuples, les nations se tourneront vers lui et sa résidence sera entourée de gloire. Et en ce jour-là, le Seigneur étendra une seconde fois la main pour reprendre possession du reste de Son peuple, qui aura échappé à l’Assyrie, à l’Egypte, à Patros, à Kouch, à Elâm, à Sennaar, à Hamat et aux îles de la mer. Il lèvera l’étendard vers les nations pour recueillir les exilés d’Israël et rassembler les débris épars de Juda des quatre coins de la terre. | והיה ביום ההוא שרש ישי אשר עמד לנס עמים אליו גוים ידרשו והיתה מנחתו כבוד: והיה ביום ההוא יוסיף אדני שנית ידו לקנות את שאר עמו אשר ישאר מאשור וממצרים ומפתרוס ומכוש ומעילם ומשנער ומחמת ומאיי הים: ונשא נס לגוים ואסף נדחי ישראל ונפצות יהודה יקבץ מארבע כנפות הארץ:  |

**3. *Ramban*, Bamidbar 24 : 17 – Il se rendra visible au monde entier, comme s’il était une étoile brillant dans le ciel.**

|  |  |
| --- | --- |
| Comme *Machia’h* rassemblera tous les égarés d’Israël des extrémités de la terre, il est donc comparé à une étoile étincelant dans les cieux, d’un bout à l’autre [visible au monde entier afin de rassembler les Juifs de leur dispersion]. Comme le verset l’affirme : « [Je regardai encore les visions nocturnes] et voilà qu’au sein des nuages célestes survint quelqu’un qui ressemblait à un fils de l’homme ». (*Daniel 7 : 13*). | בעבור כי המשיח יקבץ נדחי ישראל מקצה הארץ, ימשילנו לכוכב הדורך ברקיע מקצה השמים, כמו שנאמר בו (דניאל ז יג): וארו עם ענני שמיא כבר אנש אתה וגו'.  |

Comme la source suivante le décrit, une fois que l’identité du *Machia’h* sera connue à travers le monde, il dévoilera la vérité pour les nations du monde.

**4. Rambam, *Hilkhot Mélakhim 11 : 4* – *Machia’h* clarifiera la vérité pour tous.**

|  |  |
| --- | --- |
| Lorsque le vrai roi *Machia’h* se lèvera et réussira, et deviendra élevé et exalté – tous [les nations non-juives] retourneront immédiatement à la vérité, et sauront que leurs ancêtres leur avaient transmis un mensonge [un faux *Machia’h*], et que leurs prophètes et leurs dirigeants les avaient induits en erreur. | וכשיעמוד המלך המשיח באמת, ויצליח וירום וינשא--מיד הם כולן חוזרין ויודעים ששקר נחלו אבותיהם, ושנביאיהם ואבותיהם הטעום.  |

|  |
| --- |
| **Points clés de la Troisième Partie :*** **Le *Machia’h* sera un roi descendant directement du roi David, de la tribu de Yéhouda. Il possèdera des qualités extraordinaires de grandeur personnelle, de sagesse, de force, et de proximité avec D. Il aura un pouvoir de jugement et une sensibilité surnaturels.**
* **Mais les qualités personnelles ne seront pas suffisantes pour convaincre le peuple juif de son statut en tant que *Machia’h* jusqu’à ce qu’il accomplisse les objectifs spécifiques qui furent établis par les prophètes. Il est présumé être le *Machia’h* s’il est érudit en Torah, s’il accomplit les *mitsvot*, s’il incite le peuple juif à retourner à D., et défend l’honneur de D. Cependant, son identité ne sera confirmée que quand il reconstruira le *Beth HaMikdach* à Jérusalem et ramènera tout le peuple juif en terre d’Israël.**
 |
| Résumé du cours:* **Quel rôle la croyance en la venue du *Machia’h* joue-t-elle dans la religion juive ?**

Plutôt que d’être un simple concept, la croyance en la venue de *Machia’h* est absolument fondamentale dans le judaïsme. Chaque jour, les Juifs du monde entier prient pour la venue du *Machia’h*.Le cours de l’histoire humaine constitue une tentative de l’homme à retourner à l’état de conscience spirituelle dans lequel se trouvaient Adam et ‘Hava avant de manger de l’Arbre de la Connaissance. L’histoire nous enseigne que nous ne sommes pas les maîtres de la nature ni de notre destin, et que nous sommes dépendants de D. *Machia’h* nous ramène à la clarté du jardin d’Eden et nous donne une autre chance de corriger la faute de Adam et ‘Hava. Le but ultime de l’ère messianique est que le monde entier reconnaisse que c’est D. qui créa, qui supervise et qui dirige le monde et que notre existence dépend de lui.* **Notre libre arbitre sera grandement diminué après l’arrivée du *Machia’h*. Etant donné que le but de la vie est d’utiliser notre libre arbitre pour le bien, pourquoi espérons-nous une ère dans laquelle nous ne pourrons l’utiliser ?**

Le but ultime de la Création, au-delà de la récompense et du fait que nous devrons rendre des comptes sur la façon dont nous avons vécu notre vie dans ce monde, est le perfectionnement de toute existence et la révélation de la Présence de D. Le *Machia’h* inaugurera la période où toute l’humanité reconnaîtra et rendra les honneurs à D.* **Qui sera le *Machia’h*, et comment le saurons-nous ?**

Le *Machia’h* sera un roi descendant directement du roi David, de la tribu de Yéhouda. Il possèdera des qualités extraordinaires de grandeur personnelle, de sagesse, de force, et de proximité à D. Il aura un pouvoir de jugement et une sensibilité surnaturels. Mais les qualités personnelles ne seront pas suffisantes pour convaincre le peuple juif de son statut en tant que *Machia’h* jusqu’à ce qu’il accomplisse les objectifs spécifiques qui furent établis par les prophètes, c’est-à-dire la reconstruction du Temple et le rassemblement de tout le peuple juif en terre d’Israël. |

**LECTURES ET SOURCES SUPPLEMENTAIRES RECOMMANDEES**

Maharal, *Ner Mitsva*, Première Partie

Rabbi Aryeh Kaplan, *Handbook of Jewish Thought*, Vol. II, pp. 372-378

Rabbi J. David Bleich, *With Perfect Faith*, pp. 595-618

Ner Le’Elef Books, *This World and the Next*, pp. 74-85

**Rédigé par Rabbi David Sedley et édité par l’équipe du programme Morasha**