**Le Messie II**

**La Nature de l’Ere messianique**

Dans le premier cours de Moracha sur le *Machia’h* nous avons traité du caractère fondamental de la croyance en l’existence du *Machia’h*, de son identité et de ce qu’il aura besoin d’accomplir. Ce deuxième cours explorera la nature des Eres pré-messianique et messianique, à quel moment elles se produiront, et ce que nous pouvons faire pour hâter l’avènement du Messie.

Au temps du *Machia’h,* deux résurrections des morts auront lieu. L’une, au début de l’ère messianique, pour ceux qui sont totalement justes, et la seconde, à la fin de l’ère messianique, pour tous les autres. (Le concept de la résurrection et son rôle dans le monde à venir sera abordé dans le cours de Moracha *Le Monde à Venir III : Le nouveau « vous » ! La résurrection des morts*.)

Ce cours traitera des questions suivantes :

* **Quand le *Machia’h* viendra-t-il ?**
* **Y a-t-il quelque chose que nous puissions faire pour hâter sa venue ?**
* **A quoi le monde ressemblera-t-il juste avant l’arrivée du *Machia’h* ?**
* **Sommes-nous déjà en train d’expérimenter ces temps ?**
* **Comment le monde sera-t-il après la venue du *Machia’h* ? En quoi sera-t-il différent du monde que nous connaissons ?**

**Plan du cours :**

Première Partie. Quand le *Machia’h* viendra-t-il ?

A. A tout moment

B. Ne calculez pas le moment précis

C. Prédéterminé ou pas ?

Deuxième Partie. Que pouvons-nous faire pour faire venir le *Machia’h* ?

Troisième Partie. L’Ere pré-messianique

A. Précurseurs politiques

B. Les douleurs de l’enfantement du *Machia’h*

C. Sommes-nous déjà en train de le vivre ?

Quatrième Partie. L’Ere messianique

A. Un temps de paix et de prospérité

B. La connaissance de D.

C. L’affaiblissement du Mauvais Penchant

D. Un pont vers le Monde à Venir

## Première Partie. Quand *Machia’h* viendra-t-il ?

## Dans cette partie, nous discuterons du moment précis de la venue du *Machia’h*, si nous pouvons le prédire, et des conditions requises pour son arrivée.

## A. A tout moment

**1. *Talmoud Bavli* (Le *Talmud* de Babylone), *Erouvin 43a-b* – Le *Machia’h* peut venir à tout moment à l’exception de Chabbat et de Yom Tov.**

|  |  |
| --- | --- |
| [Si une personne fait un serment, disant :] « Je serai un nazir [qui n’a pas le droit de boire de vin] les jours où le fils de David [le *Machia’h*] doit arriver», il aura alors le droit de boire du vin Chabbat et Yom Tov [car le *Machia’h* ne viendra ni Chabbat ni Yom Tov], mais cette personne n’aura le droit de boire du vin aucun jour de la semaine [car le *Machia’h* peut venir n’importe quel jour]… [Nous savons cela car] le verset dit : « Or, Je vous enverrez Elie le prophète (avant qu’arrive le jour de l’Eternel, jour grand et redoutable) » (*Mala’hi 3 : 23*)… Il existe une ancienne tradition en Israël selon laquelle Eliyahou ne viendra pas (pour annoncer l’arrivée imminente du *Machia’h*) la veille du Chabbat ou de Yom Tov en raison de la perturbation que cela causerait (les gens négligeant leurs préparatifs de Chabbat afin d’aller l’accueillir). | הריני נזיר ביום שבן דוד בא מותר לשתות יין בשבתות ובימים טובים ואסור לשתות יין כל ימות החול ... דאמר קרא (מלאכי ג:כג) הנה אנכי שלח לכם את אליה הנביא (לפני בוא יום יקוק הגדול והנורא) ... כבר מובטח להן לישראל שאין אליהו בא לא בערבי שבתות ולא בערבי ימים טובים מפני הטורח (שמניחין צרכי שבת והולכין להקביל פניו— רש"י). |

Eliyahou HaNavi (Le prophète Elie) viendra annoncer le *Machia’h* la veille de son arrivée. Le *Machia’h* ne peut donc pas venir Chabbat ou Yom tov car tout le monde affluerait pour accueillir Eliyahou la veille, interrompant ainsi leurs préparatifs du Chabbat. Le fait est que le *Machia’h* peut potentiellement venir n’importe quel autre jour.

**2. ‘Hafetz ‘Haïm, *Za’hor L’Miriam, Ch. 18* – Le *Machia’h* peut venir à n’importe quel moment, tant que nous le méritons.**

|  |  |
| --- | --- |
| Il est aussi écrit : « Or, Je vous enverrez Elie le prophète » (*Mala’hi 3*). Si l’on prête attention, on observe qu’il n’est pas écrit : « J’enverrai », au futur, mais « J’envoie », au présent. Ceci implique que D. peut nous l’envoyer à n’importe quel moment – seulement si nous le méritons ! | גם כתיב (במלאכי ג') הנה אנכי שולח לכם את אילה הנביא. וכאשר נדייק היטב נראה דלא כתיב לשון אשלח שמשמע לעתיד, אלא כתיב שולח בחולם לשון הוה, וכונתו, יכול אני לשלוח אותו לכם בכל עת ובכל זמן רק אם תזכו לזה. |

## B. Ne calculez pas le moment précis

Il nous est ordonné « de nous attendre chaque jour à ce que *Machia’h* vienne » (Rambam/Maïmonide, *Les treize articles de foi*), et nous ne devons donc pas calculer le jour précis de sa venue. De plus, si nous commettons une erreur de calcul quant à son arrivée, nous pouvons en venir à désespérer du fait qu’il ne soit pas encore là, comme la source suivante l’illustre.

**1. *Talmoud Bavli, Sanhédrine 97b* – Calculer quand il est censé venir peut mener à nier sa venue même.**

|  |  |
| --- | --- |
| Rabbi Chmouel ben Na’hmani disait au nom de Rabbi Yonatan : « Que les os de ceux qui calculent la fin pourrissent ! Car ils diront qu’étant donné que le temps prédéterminé est arrivé et qu’il n’est pas venu, il ne viendra jamais. Attends-le, comme il est écrit : « Bien qu’il puisse tarder, attends-le » (*Yéchayahou/Isaïe 30 : 18*). | א"ר שמואל בר נחמני אמר ר' יונתן תיפח עצמן של מחשבי קיצין שהיו אומרים כיון שהגיע את הקץ ולא בא שוב אינו בא אלא חכה לו שנאמר אם יתמהמה חכה לו.  |

**2. Rambam, *Hilkhot Mélakhim* (Les lois des rois) 12 : 2 – Se laisser trop entraîner dans les détails de la venue du *Machia’h* ne doit pas être l’objectif principal du développement spirituel d’une personne.**

|  |  |
| --- | --- |
| Une personne ne doit jamais se livrer à l’étude des *Aggadot* [à propos du *Machia’h*], ni aux mots du *Midrach* à ce sujet. N’en fais pas ta préoccupation principale, car elle n’amène pas une personne à aimer ou à craindre [D.]. De même, ne calcule pas la fin [i.e. le moment où *Machia’h* viendra]… Seulement attends-le et sois convaincu du principe, comme nous l’avons expliqué. | ולעולם לא יתעסק אדם בדברי ההגדות, ולא יאריך במדרשות האמורים בענינים אלו וכיוצא בהן; ולא ישימם עיקר--שאין מביאין לא לידי יראה, ולא לידי אהבה . וכן לא יחשב הקיצין... אלא יחכה ויאמין בכלל הדבר, כמו שבארנו. |

## C. Prédéterminé ou pas ?

Bien que le *Machia’h* puisse venir à tout moment, nous pouvons tout de même nous demander : Le moment où le *Machia’h* viendra est-il prédéterminé ou est-ce à nous de le faire venir ? Comme les sources suivantes le montreront, la réponse est : les deux !

**1. Rabbi Sa’adiah Gaon, *Emounot vé’Déot 8 : 2* – Le *Machia’h* peut venir de deux manières.**

|  |  |
| --- | --- |
| Nous savons que D. a fixé deux périodes alternatives pour la durée de notre exil, l’une s’étendant jusqu’au moment où nous aurons fait *téchouva* (lit. « retour », repentir), et l’autre étant déterminée par un temps fixe dans le futur. Quel que soit celui de ces deux temps qui arriva en premier, il sera le moment de la rédemption. Si nous faisons complètement *téchouva*, on ne tiendra alors pas du tout compte du temps fixé… | אבל (ירחמך האל) הדבר אשר נאמין, שהוא שם לשעבודנו ב' זמנים, אחד מהם זמן התשובה, והב' זמן הקץ. ואי זה בהם שיקדים תתחייב בו הגאולה, ואם תשלם תשובתנו אין מביטין אל הקץ... |

**2. *Or Ha’Haïm*, Bamidbar (Nombres) 24 : 17 – La nature de l’arrivée du *Machia’h* dépendra de sa force d’impulsion : si nous méritons le** ***Machia’h*, il viendra alors de façon miraculeuse ; sinon, il viendra quand même, mais d’une manière plus naturelle.**

|  |  |
| --- | --- |
| Je le vois, mais ce n’est pas encore l’heure, je le distingue, mais il n’est pas proche. Une étoile s’élance de Jacob, et un détenteur de sceptre surgit du sein d’Israël…Or Ha’HaïmLa double expression [« Je le vois, je le distingue »] et la terminologie inhabituelle du texte peuvent s’expliquer par les paroles de nos Sages (*Sanhédrine 98a*), à savoir, que si la rédemption arrive par le mérite d’Israël [par le fait qu’ils auront fait *téchouva*], alors cela se passera de la manière la plus miraculeuse qui soit et le rédempteur sera révélé au travers de prodiges et de merveilles, comme il est dit dans le *Zohar (1 : 119)*. Ce ne sera cependant pas le cas si la rédemption arrive au moment prédéterminé alors qu’Israël n’en n’est pas digne ; dans un cas pareil, cela arrivera d’une toute autre manière. A ce sujet il est dit que le *Machia’h* viendra « humble, monté sur un âne » (*Zé’haria 9 : 9*). | אֶרְאֶנּוּ וְלֹא עַתָּה אֲשׁוּרֶנּוּ וְלֹא קָרוֹב דָּרַךְ כּוֹכָב מִיַּעֲקֹב וְקָם שֵׁבֶט מִיִּשְׂרָאֵל...וכפל הענין, ושינוי הלשון, יתבאר על פי דבריהם ז"ל שאמרו (סנהדרין צח.) שאם תהיה הגאולה באמצעות זכות ישראל יהיה הדבר מופלא במעלה, ויתגלה הגואל ישראל מן השמים במופת ואות, כאמור בספר הזוהר (ח"א קיט).מה שאין כן כשתהיה הגאולה מצד הקץ ואין ישראל ראויים לה תהיה באופן אחר, ועליה נאמר (זכריה ט ט) שהגואל יבא עני ורוכב על חמור: |

|  |
| --- |
| **Points clés de la Première Partie :*** **La foi en l’avènement du *Machia’h* exige la conviction qu’il puisse venir à tout instant. Et bien que nous soyons supposé attendre sa venue à tout moment, nos Sages nous ont mis en garde de ne pas laisser cette anticipation nous conduire à tenter de calculer précisément le moment où *Machia’h* viendra, ni de nous laisser distraire de notre but d’élévation spirituelle.**
* **Quoique nous ne sachions pas exactement quand le *Machia’h* viendra, nous *affirmons* tout de même que sa venue est inévitable, que nous le méritions ou pas. Néanmoins, la nature de son arrivée dépendra de sa force d’impulsion : si nous méritons le *Machia’h* il viendra de façon miraculeuse ; sinon, il viendra quand même, mais de manière plus naturelle.**
 |

## Deuxième Partie. Que pouvons-nous faire pour faire venir le *Machia’h* ?

L’analogie suivante nous éclaire sur ce qui nous manque **sans** le *Machia’h* afin de nous aider à nous rendre compte de l’importance de faire un effort pour hâter sa venue à travers notre comportement et nos actions :

*Rabbi Chimon Schwab donne une magnifique parabole de notre état sans le Machia’h, ainsi que de notre joyeuse inconscience de la situation dans laquelle nous nous trouvons. Imaginez que vous êtes à un mariage. Tout le monde est bien habillé, l’orchestre joue, les photographes n’arrêtent pas, le buffet scandinave est merveilleux. Tout le monde passe un moment grandiose. Une seule chose manque : la jeune mariée n’a pas montré le bout de son nez. Qu’importe l’attractivité du cadre, la plupart d’entre nous réalise qu’un mariage sans mariée n’en n’est pas un. Et bien, un monde sans le Machia’h est comme un mariage sans mariée. Il n’y a qu’une différence : nous ne réalisons même pas de l’absence de la jeune mariée. (From Rabbi Yissocher Frand: In Print, ArtScroll Publications, pp. 241-242.)*

Comme nous l’avons vu à la fin de la partie précédente, le *Machia’h* peut arriver de deux manières : ou nous méritons sa venue, ou à un moment calculé dans le futur sans se soucier de notre mérite. Comme nous le verrons dans les sources suivantes, les actions personnelles de chacun peuvent hâter l’arrivée du *Machia’h* et, de ce fait, amener le monde à la perfection.

La *Téchouva* est le processus par lequel une personne améliore sa personnalité et ses actions, et revient vers D. Dans la source suivante, nous voyons comment la *téchouva* peut hâter l’arrivée du *Machia’h*.

1. *Talmoud Bavli, Sanhédrine 98a* – Le *Machia’h* viendra soit lorsque la génération sera complètement pieuse car elle aura fait *téchouva*, soit complètement mauvaise.

|  |  |
| --- | --- |
| Rabbi Yo’hanan disait : « Le fils de David ne viendra que dans une génération complètement vertueuse [par le processus de *téchouva* – Maharcha], soit dans une qui est complètement mauvaise. » | ואמר רבי יוחנן אין בן דוד בא אלא בדור שכולו זכאי או כולו חייב. |

Les sources suivantes expliquent quelles actions ont cette faculté spéciale d’hâter la venue du *Machia’h*. Ainsi, Rav Dessler explique comment le *Machia’h* peut venir dans une génération qui ne présente pas ce mérite.

**2. *Ibid.* – Le *Machia’h* peut arriver à tout moment. Tout ce qui est demandé au peuple juif c’est d’écouter les paroles de D. et de les mettre en application en accomplissant les *mitsvot*.**

|  |  |
| --- | --- |
| [Rabbi Yéochoua] demanda [à Eliyahou HaNavi] : « Quand le *Machia’h* viendra-t-il ? » Il répondit : « Va et demande lui. » « Où est-il ? » « Assis aux portes de Rome. » « Comment le reconnaitrai-je ? » « Il est assis parmi les pauvres lépreux. Tous les autres déroulent tous leurs bandages en même temps puis couvrent leurs plaies de bandages propres. Le *Machia’h* déroule et remet ses bandages un à un, pensant : « Peut-être cela sera le moment où l’on aura besoin de moi et je ne veux pas être en retard. »[Rabbi Yéochoua] alla [chez le *Machia’h*] et dit : « Que la paix soit sur toi, mon rav, mon maître. » Il répondit : « Que la paix soit sur toi, fils de Lévi. » Rabbi Yéochoua lui demanda : « Quand le Maître viendra-t-il ? » Il répondit : « Aujourd’hui. » Rabbi Yéochoua retourna chez Eliyahou HaNavi, qui lui demanda alors : « Que t’a-t-il dit ? » Rabbi Yéochoua répondit : « Il a dit : ‘Que la paix soit sur toi, fils de Levi.’ » Eliyahou dit : « Il t’a garanti que toi et ton père auront une place dans le Monde à Venir [étant donné qu’il t’a donné une bénédiction de paix et a mentionné aussi ton père – Rachi] ! » Rabbi Yéochoua dit : « Mais il m’a menti en disant ‘Je viendrai aujourd’hui.’ Et il n’est pas venu. » Eliyahou HaNavi dit : « Ainsi voulait-il dire [comme le verset dit :] « Aujourd’hui – si seulement vous écoutez la voix de D. » » [*Téhilim/Psaumes 95 : 7*]. | אמר ליה: אימת אתי משיח? - אמר ליה: זיל שייליה לדידיה. - והיכא יתיב? - אפיתחא דרומי. - ומאי סימניה? - יתיב ביני עניי סובלי חלאים, וכולן שרו ואסירי בחד זימנא, איהו שרי חד ואסיר חד. אמר: דילמא מבעינא, דלא איעכב. אזל לגביה, אמר ליה: שלום עליך רבי ומורי! - אמר ליה שלום עליך בר ליואי. - אמר ליה: לאימת אתי מר? - אמר ליה: היום. אתא לגבי אליהו. - אמר ליה: מאי אמר לך? - אמר ליה: שלום עליך בר ליואי. - אמר ליה: אבטחך לך ולאבוך לעלמא דאתי. - אמר ליה: שקורי קא שקר בי, דאמר לי היום אתינא, ולא אתא! - אמר ליה: הכי אמר לך הַיּוֹם אִם בְּקֹלוֹ תִשְׁמָעוּ. |

En se basant sur la source précédente, le Talmud affirme que si tout le peuple juif observait deux Chabbatot consécutifs, le *Machia’h* se montrerait et la rédemption finale arriverait immédiatement (*Chabbat 118b*).

Il existe des mérites spéciaux qui peuvent aider à accélérer l’arrivée du *Machia’h*. Comme décrit dans les trois prochaines sources, le second Temple a été détruit à cause de la *sinat* *‘hinam* (la haine gratuite). Par conséquent, le Temple peut être reconstruit sous le règne de *Machia’h* en se souciant de notre frère Juif : en manifestant de l’amour, en étant généreux, en recherchant la paix et en éradiquant le *lachone hara’* (discours destructeur).

**3. *Sfat Emet*, Roch Hachana, 5641 – Nous pouvons amener la rédemption en aimant nos frères Juifs.**

|  |  |
| --- | --- |
| ﻿Etant donné que le Temple a été détruit par la haine gratuite, il sera donc certainement reconstruit par l’amour pour nos frères Juifs. | כיון שע"י שנאת חנם נחרב. כ"ש שע"י אהבת ישראל יהי' נבנה בעזה"י. |

**4. *‘Hatam Sofer* *sur la Haggada de Pessah’*, « Ha La’hma Anya » – En pratiquant des actes de générosité nous pouvons accélérer la rédemption.**

|  |  |
| --- | --- |
| ﻿Si vous demandez « Qu’avons-nous gagné à être libéré de l’Egypte, nous sommes de retour en exil ! » Seulement, la différence est que lorsque nous étions asservis en Egypte nous n’avions pas la capacité d’accélérer notre rédemption ; cependant, dans cet exil nous pouvons l’achever à travers les actes de bonté. C’est pourquoi [au début du Seder de Pessa’h nous convions des invités à notre table en disant] : « Que celui qui a faim vienne et joigne le Seder. » Par ce mérite [nous pouvons reconstruire le Temple] et être « L’année prochaine à Jérusalem ! » | שמא תאמר, מה הרוחנו ביציאת מצרים ואנחנו בגולה – אלא שבגלות מצרים לא יכולנו לדלג על הקץ, ובגלות זה בידינו לקרב את הקץ על ידי צדקה ומעשים טובים, לפיכך "כל דכפין ייתי וייכול", ונזכה לשנה הבאה בירושלים, שהרי בידינו הדבר. |

**5. ‘Hafetz ‘Haïm, *Chemirat HaLachone*, ‘Helek Chéni, Ch.7 – Le *Machia’h* viendra lorsque nous maintiendrons la paix au sein de nos communautés en éradiquant conjointement la haine gratuite et le discours péjoratif au sujet des autres.**

|  |  |
| --- | --- |
| והנה כתבו הספרים בשם הזוה"ק דבי כנישתא חדא אם היו שומרים מדת השלום כדבעי יכולים לזכות לביאת המשיח, אם כן ביאת המשיח תלויה בידינו. וידוע שבמדת השלום אין אנו יכולים לזכות בה רק אם נהיה זהירים מתחלה מעון שנאת חנם ולשה"ר וכל אחד שיתחזק לתקן החטא הזה יהיה לו חלק בבית הבנוי לעתיד, דבלתם היה הבית חרב לעולם ח"ו. | Il est écrit au nom du Saint Zohar que même si une seule congrégation maintenait la paix durablement, elle pourrait mériter de faire venir le *Machia’h*. Par conséquent, l’arrivée du *Machia’h* dépend de nous. Et il est connu que préserver la paix n’est possible que si nous faisons attention à éviter à la fois la haine gratuite et le discours péjoratif. Chaque individu qui tente de rectifier ces failles aura une part dans la reconstruction du futur Temple ; sans cela, le Temple restera détruit à jamais, D. nous en préserve.  |

On pourrait en conclure que faire venir le Messie est totalement hors de notre portée ; si les générations précédentes, qui étaient plus au contact de la spiritualité que nous, n’ont pas réussi, comment saurions-nous en être jamais capables ! Nous proposons deux réponses à cette question, la première de Rav Dessler citant le Arizal, et la seconde du ‘Hafetz ‘Haïm.

**6. Rabbi Eliyahou Dessler, *Mi’htav MéEliyahou, Vol. IV, pp. 301-2* – Aujourd’hui, tout effort et accomplissement spirituels de notre part sont considérés comme extraordinaire par D.**

|  |  |
| --- | --- |
| Quel est l’avantage de notre exil ; notre génération grandit de plus en plus en dehors de tout contact avec la spiritualité, comment le redressement du monde est-il possible ? La vérité est que du fait de l’éloignement grandissant des générations, le moindre engagement dans l’étude de la Torah et des *mitsvot* sanctifie considérablement le Nom de D.[Voir le *Sefer ‘Hassidim, siman 945* et le *Sefer Brit ‘Olam* du ‘Hida qui cite la question de Rav ‘Haïm Vital à son maître le Arizal : « Nous savons que la sainteté des Tanaïm et des Amoraïm était stupéfiante et que notre génération ne vaut qu’un millième en comparaison (quel effet, cette sainteté, peut-elle donc avoir pour nous rapprocher de la venue de *Machia’h*) ? Le Arizal répondit : « Maintenant la force de la *Sitra A’hra* (mal) est grande, et le peu qui est accompli maintenant est considéré par D. comme comparable aux grands actes accomplis par les Richonim !].  | מה תועלת בגלות, הרי הדורות פוחתים והולכים, ואיך יבוא התיקון? אבל האמת היא שככל שהדורות מתקטנים והסביבה מתרחקת יותר מתורה, הקידוש השם שבכל נטיה קלה לתורה ולעבודת ה' מתרבה ומתגדל עד אין שיעור. [עיין בספר חסידים סי' תתקמ"ה ובברית עולם להחיד"א ז"ל שם שמביא מה שהקשה ר"ח ויטל ז"ל לרבו האריז"ל שרואים שקדושת התנאים והאמוראים הוא דבר מבהיל ולא יוכל אדם בדורנו לעשות אחת מאלף, והשיב לו הרב ז"ל שעתה גברה מאד הסטרא אחרא והמעט שעושים עתה חשוב לפניו ית' כהרבה שעשו הראשונים. עכ"ל. והוא כנ"ל]. |

**7. ‘Hafetz ‘Haïm, *Za’hor LéMiriam, Ch. 18* – Chaque personne peut contribuer à faire venir le *Machia’h* en utilisant ses propres capacités.**

|  |  |
| --- | --- |
| Et si vous demandiez, que devrions-nous changer, comment pourrions-nous nous préparer pour la venue du Messie ? Je répondrais et je dirais que D. n’attend pas de nous de grands réalisations et de grandes choses que nous ne pouvons atteindre. Chaque personne doit plutôt aspirer à accomplir ce qui est dans ses capacités. Par exemple, si quelqu’un est capable d’étudier la Michna, il doit fixer chaque jour un moment où il doit se libérer de son travail et étudier une quantité convenable de Michna. Et de la même manière, s’il a la capacité de comprendre la Agadda du Talmud dans le Ein Yaakov, le Midrach et les ouvrages similaires, il doit étudier tout ce dont il est capable. Plus encore, si une personne est capable de comprendre le Talmud et la Loi juive, il est aussi obligé de fixer un programme pour étudier le Talmud et la Loi juive…C’est pourquoi, mes frères et mes chers amis, nous devons nous préparer de toutes les manières possibles pour la venue de notre Messie ; chacun d’entre nous doit renforcer sa résolution de s’analyser et d’améliorer complètement ses actions devant D., afin que nous méritions de révéler l’honneur de D. dans le monde selon Sa volonté, rapidement, de nos jours. | והיה אם שאול ישאלונו, במה נתקן, ובמה עלינו להיות נכונים לביאתו של משיח צדקנו. ואען ואומר, שאין הקב"ה רוצה ממנו גדולות ודברים שאי אפשר לנו להשיגם, אלא כל אחד ואחד לפי מה שהו כפי יכלתו. אם יכול ללמוד משנה, צריך לקבוע לו זמן בכל יום שבאותו זמן יתפנה מעסקיו וילמד שיעור משנה שלו, וכן אם יש לו לב להבין עין יעקוב מדרש וכהאי גוונא, ילמד מה שיש ביכולתו, וכל שכן אם הוא איש שיש לו ביכולת להבין גם בגמרא ובהלכה. מחויב גם כן לקבוע לו זמן ללימוד הגמרא והלכה......על כן אחי ורעי, צריכים אנו להכין את עצמנו בכל מה שיש לביאת משיחנו, וכל אחד ואחד יתחזק לשוב בתשובה שלמה לפני ה' כדי שנזכה להתגלות כבוד ה' בעולם כרצונו במהרה בימינו אמן. |

Nous avons appris que le *Machia’h* ne viendra que si une génération est entièrement vertueuse ou complètement coupable. Pourquoi une génération sans *aucun* mérite devrait-elle être digne de la venue du *Machia’h*? Surement qu’une génération ne présentant qu’un peu de bien devrait en être bien plus digne.

**8. Rabbi Eliyahou Dessler, *Mi’htav MéEliyahou, Vol. III, pp. 222-3* – Lorsqu’il y a de la bonté, les gens peuvent feindre la vertu ; lorsqu’il n’y a que le mal, ils en viennent à réaliser qu’ils ont besoin de D.**

|  |  |
| --- | --- |
| C’est une chose très embarrassante ; pourquoi une génération totalement coupable aurait-elle plus la capacité de faire venir le *Machia’h* qu’une génération présentant un mélange de bien et de mal ?L’idée est que tant qu’il y a un mélange de bien et de mal, les hommes utiliseront le bien pour dissimuler le mal et se feront passer pour des personnes vertueuses alors qu’en réalité ils ne le sont pas… Dans une telle situation, une personne est loin de la *téchouva* et aussi loin d’être prête pour la Rédemption. Mais dans une génération complètement coupable, où les gens sont matérialistes, sans même un semblant de spiritualité, c’est précisément dans un tel cas qu’un avantage transparaît : la simplicité. A tel point qu’il devient impossible pour les hommes de dissimuler le mal qui est en eux avec ruse et aveuglement. Sans une notion de vertu, il n’existe simplement plus de façade avec laquelle une personne se tromperait elle-même. C’est précisément à ce moment là qu’une personne est proche de la *téchouva*, car elle peut sentir que si D. ne l’aide pas, elle sera complètement perdue (D. en préserve), comme le dit le proverbe : « Nous n’avons personne sur qui compter à l’exception de notre Père dans les cieux. » Cette prise de conscience est la condition préalable à la venue du *Machia’h*. | כי הלא לכאורה דבר קשה הוא מאוד; וכי איזה כח טמון בדור שכולו חייב שמחמתו קרוב הוא יותר לגילוי המשיח מאשר דור שטוב ורע מעורבים בו? אך הענין הוא שכל זמן שיש תערובת טוב ורע, משתמש האדם בטוב שבו לכסות על הרע, ומשלה את עצמו שהוא צדיק... וע"כ במצב כזה האדם רחוק מתשובה, ורחוק גם מההכנה לגאולה. רק בדור שכולו חייב שהאדם חמרי ומגושם ואין בו גם נדנוד קל של רוחניות, דוקא במצב זה מעלה אחת יש בו – מעלת הפשיטות, שכבר אי אפשר לו לכסות על הרע שבו בערמומיות ואשליות, כי אין בו כל זכות שיוכל לרמות את עצמו בה שהנהו צדיק – דוקא אז קרוב הוא לתשובה, כי מרגיש הוא שאם לא יגאל ע"י ה' – אבוד הוא לגמרי ח"ו, כאמור "אין לנו להשאן אלא על אבינו שבשמים." והכרה זו היא ההכנה לביאת המשיח.  |

|  |
| --- |
| **Points clés la Deuxième Partie :*** **Loin d’être un événement hors de notre contrôle, le moment de l’arrivée du *Machia’h* est entre nos mains. Lorsque le peuple juif améliorera collectivement ses actions et retournera vers D., le *Machia’h* viendra.**
* **Etant donné que son arrivée dépend du mérite collectif du peuple juif, chaque individu peut rapprocher ce jour en améliorant ses actions, ses traits de caractère, en retournant vers D., et en incitant les autres à faire de même.**
* **Etant donné que le second Temple a été détruit par la *sinat ‘hinam* (la haine gratuite), le Temple peut être reconstruit sous le règne de *Machia’h* en se souciant de nos frères juifs, en manifestant de l’amour, en pratiquant la bonté, en recherchant la paix et en éradiquant le *lachone hara’* (le discours péjoratif).**
* **Bien que nous ne soyons pas aussi avancés spirituellement que les générations précédentes, nos efforts pour nous élever ont plus de poids vu le déclin spirituel global. D. ne nous demande que de faire ce que nous pouvons.**
* **Même si le monde n’avait pas de mérites, le *Machia’h* pourrait encore venir lorsque les gens réaliseront que D. est leur seul espoir.**
 |

#

# Troisième Partie. L’Ere Pré-Messianique

Quelque soit la nature de la rédemption finale, on comprend généralement que les temps conduisant à la venue du *Machia’h*, connu comme « Les Empreintes de Pas du *Machia’h* » (Rav Tzadok, *Poked Akkarim 6*), présenteront des caractéristiques distinctives et perceptibles qui leurs seront propres. Certains développements politiques, économiques et sociologiques marquent cette période et nous amènent à nous demander : sommes-nous déjà en train de vivre cette Ere pré-messianique ?

## A. Précurseurs politiques

**1. *Téhilim 147 : 2*, avec Metsoudat David – Jérusalem sera reconstruite.**

|  |  |
| --- | --- |
| Le bâtisseur de Jérusalem, c’est D., Il y rassemblera les exilés d’Israël.**Metsoudat David**D. sera le bâtisseur de Jérusalem dans le futur. Ensuite, Il rassemblera à Jérusalem tous les dispersés depuis les extrémités de la terre.  | בּוֹנֵה יְרוּשָׁלִַם ה' נִדְחֵי יִשְׂרָאֵל יְכַנֵּס.**מצודת דוד** הוא הבונה לעתיד את ירושלים, ואת ישראל הנדחים בקצה הארץ יכנס אליה. |

**2. *Talmoud Bavli, Meguila 17b*, avec Rachi – La terre d’Israël prospèrera.**

|  |  |
| --- | --- |
| Pourquoi les Sages ont-ils institués la bénédiction pour le rassemblement des exilés [dans la *Amida* à voix basse] après la bénédiction pour [de généreuses] années ? Car [cet ordre d’évènements trouvent une allusion dans] le verset : « Vous, montagnes d’Israël, *vous étendrez vos branches et porterez vos fruits* pour Mon peuple Israël, car ils sont près de revenir. [*Yé’hezkel/Ezékiel 36 : 8*].Rachi Cela implique que le rassemblement des exils aura lieu à un moment où les récoltes seront fructueuses. | ומה ראו לומר קיבוץ גליות לאחר ברכת השנים – דכתיב ואתם הרי ישראל ענפכם תתנו ופריכם תשאו לעמי ישראל כי קרבו לבוא. רש"י: אלמא: קיבוץ גליות בעת ברכת השנים היא. |

**3. *Béréchit (Genèse) 25 : 18-19*, avec Ba’al HaTourim – Les nations arabes auront la proéminence mais tomberont finalement.**

|  |  |
| --- | --- |
| [Les deux phrases suivantes apparaissent l’une après l’autre :] …Il s’étendit [la descendance de Yichmael] ainsi à la face de tous ses frères. Et voici la postérité de Its’hak (Isaac)… **Ba’al HaTourim**[Ces deux phrases sont juxtaposées] pour nous enseigner que lorsque Yichmael [duquel les Arabes sont les descendants] tombera à la fin des temps, alors le fils de David [le *Machia’h*], qui est un descendant de Its’hak, se lèvera. | ...עַל פְּנֵי כָל אֶחָיו נָפָל: וְאֵלֶּה תּוֹלְדֹת יִצְחָק ...על פני כל אחיו נפל – וסמיך ליה ואלה תולדות יצחק לומר כשיפול ישמעאל באחרית הימים אז יצמח בן דוד שהוא מתולדות יצחק. |

## B. Les douleurs de l’enfantement du *Machia’h*

Les Sages du Talmud prédirent que les temps menant à la venue du *Machia’h* seraient difficiles et éprouvants pour le monde en général et pour les Juifs en particulier. Ils font référence à ce phénomène comme « les douleurs de l’enfantement du *Machia’h*» (*Kétoubot 111a*). Pour cette raison, certains d’entre eux craignaient de vivre cette ère. Néanmoins, ces temps constituent un tremplin crucial sur le chemin menant au *Machia’h*.

**1. Le Gaon de Vilna, *Even Chléma 11 : 5* – L’intensité de l’Ere pré-messianique est le prélude à l’aube d’un temps nouveau.**

|  |  |
| --- | --- |
| La rédemption est appelée le matin, comme le verset dit : « Le matin viendra [i.e. la rédemption], et aussi la nuit [pour les mécréants]. » On s’y réfère également en tant que naissance, comme le verset dit : « Car Sion a … aussi donné naissance… » De même que l’obscurité la plus intense vient juste avant la journée, et qu’une femme enceinte éprouve les plus grandes douleurs juste avant la naissance, de même, avant la rédemption, l’exil sera plus intense qu’il ne l’a été pendant toute la durée de l’exil. | הגאולהמכוגה בשם בקר כמ״ש אתא בקר וגם לילה. וכן מכונה בשם לידה כמ״ש "כי הלה גם ילדה ציון כו׳." וכמו שקודם שמתהיל להאיר היום הוא מחשיך ביותר וכן ההרה כשמתקרבת הלידה כואבת יותר מכל ימי הריונה בשיושבת על המשבר כן קודם הגאולה יכבד הגלות יותר מכל הגלות. |

L’obscurité ou les douleurs de l’enfantement prendront la forme d’un déclin de la spiritualité et de la vertu morale.

**2. *Talmoud Bavli, Sotah 49b* – La société se dégradera dans l’Ere pré-messianique.**

|  |  |
| --- | --- |
| A l’approche du *Machia’h* l’insolence régnera et l’honneur diminuera ; la vigne produira ses fruits [abondamment], mais le vin sera onéreux ; le gouvernement fera place à l’hérésie et personne ne le réprimandera ; l’endroit de réunion [des érudits] sera utilisé pour l’immoralité ; la Galilée sera détruite et les frontières seront désolées ; et les habitants des frontières iront [quémandant] de ville en ville sans que personne n’ait pitié d’eux.La sagesse de l’érudit dégénèrera ; ceux qui craignent le péché seront méprisés ; la vérité fera défaut ; les jeunes couvriront de honte les personnes âgées ; les plus âgés se lèveront en présence des jeunes ; un fils proférera des injures contre son père ; une fille se révoltera contre sa mère ; une belle-fille contre sa belle-mère ; et les ennemis de l’homme seront les membres de sa maison ; la face de la génération sera comme la face du chien ; un fils n’aura pas honte devant son père. Alors sur qui pouvons-nous compter ? Sur notre Père qui est dans les Cieux. | בעקבות משיחא חוצפא יסגא ויוקר יאמיר הגפן תתן פריה והיין ביוקר ומלכות תהפך למינות ואין תוכחת בית וועד יהיה לזנות והגליל יחרב והגבלן ישום ואנשי הגבול יסובבו מעיר לעיר ולא יחוננו וחכמות סופרים תסרח ויראי חטא ימאסו והאמת תהא נעדרת נערים פני זקנים ילבינו זקנים יעמדו מפני קטנים בן מנוול אב בת קמה באמה כלה בחמותה אויבי איש אנשי ביתו פני הדור כפני הכלב הבן אינו מתבייש מאביו ועל מה יש לנו להשען על אבינו שבשמים: |

**3. *Talmoud Bavli, Sanhédrine 97a* – L’érudition en Torah déclinera à l’époque précédant la venue du *Machia’h*.**

|  |  |
| --- | --- |
| Rabbi Yo’hanan disait : « Dans la génération où le fils de David [le *Machia’h*] viendra, les érudits en Torah seront peu en nombre, et en ce qui concerne le reste, leurs yeux faibliront par le chagrin et la douleur. De multiples souffrances et mauvais décrets seront promulgués de nouveau, chaque nouveau mal arrivant avec hâte, sans que le précédent ne soit terminé. » | אמר רבי יוחנן דור שבן דוד בא בו תלמידי חכמים מתמעטים והשאר עיניהם כלות ביגון ואנחה וצרות רבות וגזרות קשות מתחדשות עד שהראשונה פקודה שניה ממהרת לבא. |

##

L’objectif de ces douleurs de l’enfantement est de préparer spirituellement la voie pour l’arrivée du *Machia’h* et la nouvelle ère qu’il introduira.

**4. Rabbi Eliyahou Dessler, *Mi’htav MéEliyahou, Vol. V, p. 207* – La montée du matérialisme de l’ère pré-messianique suscitera un réveil spirituel qui sera le catalyseur de la venue du *Machia’h*.**

|  |  |
| --- | --- |
| Il est connu dans le monde de la médecine que les personnes saines reçoivent des vaccins en injectant la forme affaiblie d’une maladie afin de susciter la production d’anticorps pour lutter contre cette maladie. Il en est de même dans le domaine spirituel, il est parfois nécessaire de nous injecter un état de matérialisme extrême, même à des moments où le Bon Penchant n’est pas attaqué par le Mauvais Penchant, afin de susciter la capacité du Bon Penchant à lutter contre le Mauvais Penchant lorsque le besoin s’en fera sentir.C’est la raison pour laquelle Adam a été envoyé dans le monde de la matérialité, et c’est aussi la raison des temps pré-messianique : l’excitation de la lutte contre la matérialité sera elle-même un catalyseur spirituel pour amener le *Machia’h*.  | ידוע ברפואה שנותנים לאדם בריא זריקות לשם חיסון, היינו שזורקים לדם חמרים מעין מחלה מסויימת שיעוררו למלחמה את חלקי הדם הלוחמים נגד חידקי החולי ההוא. וכן ברוחניות, לפעמים יש הכרח לזרוק לתוכנו בחינה של גשמיות גסה ביותר, גם בשעתא דיצה"ט שאין התקפה כעת מצד היצר, כדי שיתעורר להיות מוכן למלחמה לעת הצורך.זה טעם שהשליכו אדם הראשון אל הגשמיות, וזה גם טעם לנסיונות עיקבא דמשיחא, כי התעוררות המלחמה להתגבר עליהם תביא לידי ביאת משיח.  |

**5. *Ibid.* – L’obscurité de l’ère pré-messianique nous enseignera exactement à quel point de spiritualité nous sommes réellement.**

|  |  |
| --- | --- |
| Une autre raison [aux douleurs de l’enfantement de l’ère pré-messianique] est qu’il est impossible de reconnaître le positif sans avoir vu son opposé. Même au sujet des temps futurs, il est écrit : « Vous vous retournerez et vous verrez la différence entre le juste et l’impie. » (*Mala’hi 3 : 18*). Une personne ne saura jamais à quel point elle est spirituelle jusqu’à ce qu’elle découvre à quel point elle pourrait être matérielle. Pour cette raison, nous avons besoin de l’ère pré-messianique et de toute son obscurité.  | עוד טעם, כי אי אפשר ללמוד דבר חיובי מבלי לראות ההיפך. ואפילו לעתיד לבוא כתוב "ושבתם וראיתם בין צדיק לרשע וכו'" (מלאכי ג:יח). ולעולם לא ילמד אדם רוחניות אלא א"כ יתברר לו עד כמה הוא עצמו מוגשם. ובשביל זה צריכים לעיקבא דמשיחא ולכל החושך אשר עמו. |

Bien que l’ère pré-messianique soit un moment de préparation crucial pour la venue du *Machia’h*, les défis spirituels difficiles que présentent ces temps-là n’ont jamais été considérés comme quelque chose que nous attendons avec impatience.

**6. *Talmoud Bavli, Sanhédrine 98b* – Certains Sages ne voulaient pas être témoins des douleurs de l’enfantement du *Machia’h*.**

|  |  |
| --- | --- |
| Oula disait : « Que le *Machia’h* vienne, mais que je ne le vois pas. »Rava disait de même : « Qu’il vienne, mais que je ne le vois pas. »Rabbi Yossef dit : « Qu’il vienne, et que je sois digne de m’assoir à l’ombre de la selle de son âne. » Abayé se renseigna auprès de Rava : « Quelle est ta raison [de ne pas souhaiter de le voir] ? Est-ce à cause des douleurs de l’enfantement [précédant l’arrivée du *Machia’h*] ? Mais il a été enseigné : les disciples de Rabbi Elazar lui demandèrent : « Que doit faire un homme pour être épargné des affres du *Machia’h* ? Il répondit : « Qu’il s’adonne à l’étude la Torah et aux actes de générosité. » Et vous, Maître, vous accomplissez les deux. »Rava répliqua : “[Je crains] de peur que la faute entraîne [la perte de mes mérites]. » | אמר עולא: ייתי ולא איחמיניה. וכן אמר [רבה]: ייתי ולא איחמיניה, רב יוסף אמר: ייתי, ואזכי דאיתיב בטולא דכופיתא דחמריה. אמר ליה אביי [לרבה]: מאי טעמא? אילימא משום חבלו של משיח - והתניא, שאלו תלמידיו את רבי אלעזר: מה יעשה אדם וינצל מחבלו של משיח? - יעסוק בתורה ובגמילות חסדים. ומר - הא תורה והא גמילות חסדים! אמר [ליה]: שמא יגרום החטא. |

## C. Sommes-nous déjà en train de le vivre ?

**1. Rabbi Aryeh Kaplan, *The Real Mashiach,* NCSY*,* pp. 83, 89-90– D’autant plus de nos jours, il semble que les conditions de l’Ere pré-messianique aient été réalisées.**

|  |
| --- |
| Celui qui regarde d’un œil impartial le monde d’aujourd’hui, verra que nous vivons dans une époque où presque toutes les prophéties juives concernant le prélude à l’Epoque messianique sont en train de se réaliser. Les études religieuses seront méprisées et utilisées par les non-croyants afin de renforcer leur cause ; le gouvernement sera impie, les académies des endroits d’immoralité, et le religieux sera dénigré [*Sotah 49b, Sanhédrine 97a, Derekh Eretz Zouta 10*]. Le judaïsme souffrira de ces bouleversements. Il y a une tradition selon laquelle les Juifs se sépareront en différents groupes, chacun prétendant être le détenteur de la vérité, rendant presque impossible de discerner le vrai judaïsme du faux. C’est la signification de la prophétie (*Isaïe 59 : 15*) : « La vérité faiblira » [*Sanhédrine 97a*]. Il a aussi été prédit que nombreux seront ceux qui quitteront complètement le sein du judaïsme… [Rambam, *Iguéret Témane 1*]. Bien sûr, il y aura certains Juifs qui resteront fidèles à leurs traditions…L’une des traditions les plus importantes au sujet de la Période messianique concerne le rassemblement de la Diaspora et la réinstallation en terre d’Israël. Cela débutera par une certaine indépendance politique, et selon certains, avec l’assentiment des autres nations. Il existe de nombreuses traditions selon lesquelles les Juifs commenceront à retourner en terre d’Israël comme préambule à la venue du *Machia’h*. Il existe aussi une tradition selon laquelle la terre sera cultivée à ce moment là, basée sur la prophétie de Yé’hezkel (Voir source III. A. 2 au-dessus). |

|  |
| --- |
| **Points clés de la Troisième Partie :*** **L’ère pré-messianique est connue comme « Les Empreintes de Pas du *Machia’h* » étant donné que son arrivée imminente est de plus en plus palpable. Jérusalem sera reconstruite, la terre d’Israël prospérera et le peuple juif y retournera.**
* **Mais la structure générale de la société sera en décadence et le savoir religieux déclinera – symptômes qui semblent déjà évidents. Ces temps douloureux sont les douleurs de l’enfantement du *Machia’h* qui feront ultimement place à un nouvel ordre du monde : l’Ere messianique.**
 |

#

#  Quatrième Partie. L’Ere messianique

Par opposition au chaos qui règnera à l’Ere pré-messianique, l’époque du *Machia’h* elle-même sera un temps de paix et de prolifération de la connaissance de D. Au temps du *Machia’h,* il y aura deux résurrections des morts successives. La première aura lieu au début de l’Ere messianique pour ceux qui sont vertueux, et la seconde à la fin de l’ère messianique pour tous les autres. (Le concept de la résurrection sera abordé dans le cours de Moracha *Le Monde à Venir III : Le nouveau « vous » ! La résurrection des morts*).

## A. Un temps de paix et de prospérité

**1. Rambam, *Commentaire sur la Michna, Introduction à Sanhédrine, Ch. 10* – Au cours de l’Ere messianique il n’y aura pas d’oppression politique, la connaissance de D. se ressentira dans le monde entier, et la paix et la perfection régneront.**

|  |  |
| --- | --- |
| Le grand avantage qui existera en ces jours [du *Machia’h*] est que nous nous reposerons de notre assujettissement aux gouvernements non-juifs, qui nous empêche d’accomplir toutes les *mitsvot*. La sagesse se développera, comme le verset le dit : « Le monde sera empli de la connaissance [de D., de même que l’eau couvre le fond de l’océan]. » (*Yéchayahou 11 : 9*). Les guerres cesseront, comme le dit le verset : « [Ceux-ci alors de leurs glaives forgeront des socles de charrue et de leurs lances des serpettes]. Un peuple ne tirera plus l’épée contre un autre peuple et on n’apprendra plus l’art des combats (*Ibid. 2 : 4*). Durant cette époque, il y aura une perfection totale et nous mériterons la vie du Monde à Venir.  | והתועלת הגדול אשר תהיה באותם הימים הוא שננוח משעבוד מלכיות שהוא מונע אותנו מעשיית המצות כולם, ותרבה החכמה כמו שנאמר "כִּי מָלְאָה הָאָרֶץ דֵּעָה [אֶת ה' כַּמַּיִם לַיָּם מְכַסִּים]", וישבתו המלחמות כמו שנאמר "[וְכִתְּתוּ חַרְבוֹתָם לְאִתִּים וַחֲנִיתוֹתֵיהֶם לְמַזְמֵרוֹת] לֹא יִשָּׂא גוֹי אֶל גּוֹי חֶרֶב [וְלֹא יִלְמְדוּ עוֹד מִלְחָמָה]", ויהיה נמצא בימים ההם שלימות רב ונזכה בו לחיי העולם הבא. |

**2. *Ibid.* – Avec une aide miraculeuse, le *Machia’h* assurera la paix dans le monde, que ce soit par la force ou par consentement.**

|  |  |
| --- | --- |
| L’Ere messianique sera un temps où la royauté retournera à Israël et [tous les Juifs] retourneront en terre d’Israël. Ce roi sera très grand et son palais sera situé à Sion [Jérusalem]. Son nom et sa célébrité se répandront, plus que ceux du roi Chlomo (Salomon). Toutes les nations feront la paix avec lui et tous les pays le serviront en raison de sa grande piété et des prodiges qu’il accomplira. Celui qui se lèvera contre lui sera détruit par D. et livré entre ses mains [celles du *Machia’h*]. | אמנם ימות המשיח הוא זמן שתשוב המלכות לישראל ויחזרו לארץ ישראל, ויהי אותו המלך גדול מאד ובית מלכותו בציון יגדל שמו וזכרו יהיה מלא הגוים יותר מן המלך שלמה, וישלימו אתו כל האומות ויעבדוהו כל הארצות לצדקו הגדול ולנפלאות שיהא על ידו, וכל מי שיקום עליו יאבדהו השם יתעלה וימסור אותו בידו. |

**3. *Yé’hezkel 37 : 22* – Le peuple juif s’unira sous le règne du *Machia’h*.**

|  |  |
| --- | --- |
| Je ferai d’eux une nation unie dans le pays sur les montagnes d’Israël, et un seul roi sera le roi d’eux tous… | וְעָשִׂיתִי אֹתָם לְגוֹי אֶחָד בָּאָרֶץ בְּהָרֵי יִשְׂרָאֵל וּמֶלֶךְ אֶחָד יִהְיֶה לְכֻלָּם... |

## B. La connaissance de D.

La paix est certainement bonne en elle-même, mais elle ne constitue pas une fin en soi. Le but de la paix qui régnera à l’ère du *Machia’h* est de faciliter la promulgation de la conscience de D.

**1. Rambam, *Hilkhot Mélakhim* 12 : 5 – Le but de la paix et de la prospérité est de faciliter la promulgation de la connaissance de D.**

|  |  |
| --- | --- |
| En ce temps il n’y aura ni famine ni guerre, ni jalousie ou compétition. La générosité abondera et toutes sortes de délicatesses seront à la disposition de tous. La tâche du monde entier sera purement et simplement de connaître D. Le peuple juif aura une sagesse exceptionnelle et comprendra les secrets les plus profonds de l’existence. Il parviendra à la connaissance de son Créateur autant qu’il est humainement possible, comme le dit le verset : « La terre sera remplie de la connaissance de D., comme l’eau couvre le fond de l’océan » (*Yéchayahou 11 : 9*).  | ובאותו הזמן, לא יהיה שם לא רעב ולא מלחמה ולא קנאה ותחרות--שהטובה תהיה מושפעת הרבה, וכל המעדנים מצויין כעפר. ולא יהיה עסק כל העולם, אלא לדעת את ה' בלבד. ולפיכך יהיו ישראל חכמים גדולים, ויודעים דברים הסתומים; וישיגו דעת בוראם כפי כוח האדם, שנאמר "כי מלאה הארץ דעה את ה' כמים לים מכסים" (ישעיהו יא,ט). |

**2. *Yéchayahou* 2 : 2-3 – Toutes les nations du monde viendront au *Beth HaMikdach* (Temple) à Jérusalem à la recherche de la connaissance de D.**

|  |  |
| --- | --- |
| Il arrivera, à la fin des temps, que la montagne du Temple de D. sera à la tête des montagnes… et toutes les nations afflueront. Et nombres de peuples viendront et diront : « Venez, gravissons la montagne de l’Eternel pour gagner la maison du D. de Jacob, afin qu’Il nous enseigne ses voies et que nous puissions marcher dans ses sentiers. » Car de Sion la Torah sortira et la parole de D. de Jérusalem. | וְהָיָה בְּאַחֲרִית הַיָּמִים נָכוֹן יִהְיֶה הַר בֵּית ה' בְּרֹאשׁ הֶהָרִים וְנִשָּׂא מִגְּבָעוֹת וְנָהֲרוּ אֵלָיו כָּל הַגּוֹיִם: וְהָלְכוּ עַמִּים רַבִּים וְאָמְרוּ לְכוּ וְנַעֲלֶה אֶל הַר ה' אֶל בֵּית אֱלֹהֵי יַעֲקֹב וְיֹרֵנוּ מִדְּרָכָיו וְנֵלְכָה בְּאֹרְחֹתָיו כִּי מִצִּיּוֹן תֵּצֵא תוֹרָה וּדְבַר ה' מִירוּשָׁלִָם: |

**3. Rabbi Tsadok HaCohen, *Pri Tsadik*, ‘Houkat 16 – La connaissance de la Loi orale se développera.**

|  |  |
| --- | --- |
| La révélation principale de la Loi orale se fera par l’intermédiaire du *Machia’h*, comme il est dit dans le Midrach (*Kohélet Rabba 2 : 1*): « Toute la Torah que vous étudierez dans ce monde n’est rien comparé à la Torah du Monde à Venir », faisant allusion à l’époque du *Machia’h*. | ועיקר התגלות תורה שבעל פה יהיה על ידי משיח, כמו שדרשו במדרש (קהלת רבה ב' א'), כל התורה שאת למד בעולם הזה, הבל הוא לפני תורה שבעולם הבא, והיינו ימות המשיח. |

## C. L’affaiblissement du Mauvais Penchant

**1. *Dévarim* (Deutéronome) 30 : 6, avec Ramban (Na’hmanide) – D. éliminera les obstacles à Son service et il existera un instinct naturel pour le bien.**

|  |  |
| --- | --- |
| Le Seigneur ton D. circoncira ton cœur et le cœur de ta descendance, afin que tu aimes le Seigneur ton D. de tout ton cœur et de toute ton âme, pour que tu vives.**Ramban:**Depuis l’aube de la Création, l’homme a eu la liberté de choix entre être juste ou impie, et ainsi en était-il au moment de la Torah. Cette situation a ainsi permis à l’homme de gagner son mérite à travers l’usage correct de son libre arbitre pour le bien, ou d’être puni pour son mauvais usage, pour le mal. Mais au temps du *Machia’h*, il sera naturel de choisir le bien. Il n’existera pas de désirs pour ce qui n’est pas correct ; les gens ne le voudront simplement pas. | וּמָל ה' אֱלֹקֶיךָ אֶת לְבָבְךָ וְאֶת לְבַב זַרְעֶךָ לְאַהֲבָה אֶת ה' אֱלֹקֶיךָ בְּכָל לְבָבְךָ וּבְכָל נַפְשְׁךָ לְמַעַן חַיֶּיךָ: **רמב"ן**כי מזמן הבריאה היתה רשות ביד האדם לעשות כרצונו צדיק או רשע, וכל זמן התורה כן, כדי שיהיה להם זכות בבחירתם בטוב ועונש ברצותם ברע. אבל לימות המשיח, תהיה הבחירה בטוב להם טבע, לא יתאוה להם הלב למה שאינו ראוי ולא יחפוץ בו כלל.  |

**2. *Yé’hezkel 36 : 26*, avec Rachi – D. accordera à l’homme une nouvelle constitution psychologique.**

|  |  |
| --- | --- |
| Je vous donnerai un cœur nouveau et Je vous inspirerai un esprit nouveau, J’enlèverai le cœur de pierre de votre sein et Je vous donnerai un cœur de chair.Rachi « Un nouveau cœur » – un penchant renouvelé pour le bien. | וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ וְרוּחַ חֲדָשָׁה אֶתֵּן בְּקִרְבְּכֶם וַהֲסִרֹתִי אֶת לֵב הָאֶבֶן מִבְּשַׂרְכֶם וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב בָּשָׂר: רש"י: לב חדש - יצר שנתחדש לטובה: |

**D. Un pont vers le Monde à Venir**

Bien que la liberté de choix soit limitée dans l’Ere messianique, la conscience de D. qui prévaudra en ces temps nous offrira une opportunité incroyable pour l’élévation spirituelle. Comme nous en avons discuté dans la première partie du premier cours de Moracha sur le *Machia’h*, ce développement n’est pas un déni du but de l’existence, mais plutôt son ultime accomplissement.

Au cours de l’Ere messianique, nous gagnerons la proximité de D., non pas à travers l’élévation subjective consistant à triompher du Mauvais Penchant – il aura été tellement affaibli – mais à travers l’élévation objective par l’imprégnation de l’esprit de D. expérimenté par tous. Ainsi, l’Ere messianique constituera un pont de la vie en ce monde vers la vie éternelle du Monde à Venir.

**1. Rabbi Aryeh Kaplan, *The Real Messiah*, NCSY Publications, p. 96 – L’ère messianique est la transition vers le Monde à Venir.**

|  |
| --- |
| Bien que l’homme aura toujours le libre arbitre à l’Epoque messianique, il aura toute motivation à faire le bien et à suivre les enseignements de D. Il semblera que le pouvoir du mal ait été totalement anéanti. En s’approchant de ce niveau élevé, l’homme deviendra aussi digne d’une Providence divine, qui ne sera pas limitée par les lois de la nature. Ce qui est aujourd’hui manifestement miraculeux fera finalement partie de la nature des choses. Ceci, allié aux nouveaux pouvoirs de l’homme consistant à faire ressortir le meilleur de ce que la nature pure a à offrir, amènera l’homme à son ultime destinée, le Monde à Venir (*Avodat HaKodech 2 : 38, Netsa’h Israël 50*).  |

**2. Rabbi ‘Haïm Friedlander, *Sifté ‘Haïm : Pirké Emouna Ou’ Bé’hira, Vol. II, p. 186* – L’Ere messianique sera un temps d’élévation spirituelle sans pareil à travers le service parfait de D.**

|  |  |
| --- | --- |
| Cependant, bien que l’Ere du *Machia’h* sera un temps d’accomplissement de la Torah et des *mitsvot*, la nature même du libre arbitre changera, devenant, dans les termes du Ramban « la volonté naturelle » qui résulte d’une reconnaissance claire de la volonté de D. En vertu du service de D. que nous accomplirons en ces jours – un service parfait acquis par la compréhension émanant du développement de la sagesse, du savoir et de la tranquillité – nous mériterons la vie du Monde à Venir. Nous gravirons alors un niveau après l’autre, grâce à cette forme perfectionnée du service divin, jusqu’à atteindre ce statut élevé qu’Adam aurait du atteindre. Nous aurons alors amené le monde à son aboutissement, dans lequel la liberté de choix, ainsi que le désir du mal, seront complètement invalidés, comme l’a dit le Ram’hal : « La réalité qui aurait pu exister si [Adam] n’avait pas fauté, est la réalité qui existera dans le futur. » | נמצא, איפוא, שתקופת "ימות המשיח" אמנם יהיה בו קיום תורה ומצוות, אלא שסוג הבחירה תהיה שונה, כהגדרת הרמב"ן "בחירה בטבע" הנובעת מתוך הכרה ברורה מהו רצון השי"ת, וע"י עבודת ה' שתעשה בצורה מושלמת ביותר באותה תקופה, מתוך השגה של ריבוי הדעת והחכמה ובמנוחת הנפש, מתוך עבודה זו נזכה לחיי עוה"ב, ואז יעלו עליה אחר עליה ע"י עבודת ה' שתעשה בצורה נעלית ביותר, עד שיזכו להגיע למדרגה העליונה שאדה"ר היה מיועד להגיע אליה ולהביא את הבריאה לתיקון הגמור, שאז הבחירה תתבטל לגמרי עם ביטול היצה"ר, כמש"כ הרמח"ל: "מציאותו מה שהיה יכול להיות אם לא היה חוטא, והוא המציאות שיהיה לעתיד לבוא". |

Les trois cours de Moracha sur le Monde à Venir et la Résurrection débattront de la façon dont le monde parviendra à sa destinée ultime.

|  |
| --- |
| **Points clés de la Quatrième Partie :*** **Par opposition à l’Ere pré-messianique, l’époque du *Machia’h* sera un temps de paix politique et d’harmonie sociale sous la direction universellement reconnue du *Machia’h*.**
* **La connaissance de D. proliférera, constituant finalement pour l’homme la priorité de son existence. Observer les *mitsvot* et étudier la Torah sera facile puisque l’homme aura reçu un cœur nouveau, un cœur libéré des barrières l’empêchant de servir D.**
 |

|  |
| --- |
| **Résumé du cours :*** **Quand le *Machia’h* viendra-t-il ?**

Il peut venir chaque jour, à l’exception du Chabbat et de Yom Tov. Bien qu’il nous soit demandé d’attendre sa venue à tout moment, nous ne devons pas nous laisser distraire inutilement de notre tâche d’élévation spirituelle en spéculant du moment de son arrivée. * **Y a-t-il quelque chose que nous puissions faire pour hâter sa venue ?**

 Loin d’être un événement incontrôlable, le moment de l’arrivée du *Machia’h* est en grande partie entre nos mains. Etant donné que son arrivée dépend du mérite collectif du peuple juif, chaque personne peut rapprocher ce jour en améliorant ses actions, ses traits de caractère, en retournant vers D., et en entrainant les autres à faire de même. * **A quoi le monde ressemblera-t-il juste avant l’arrivée du *Machia’h* ?**

Dans l’ère pré-messianique, connue comme « Les Empreintes de Pas du *Machia’h* », Jérusalem sera reconstruite, la terre d’Israël prospérera et le peuple juif y retournera. Parallèlement, la structure générale de la société sera en décadence et le savoir religieux déclinera – symptômes qui semblent déjà évidents.* **Comment le monde sera-t-il après la venue du *Machia’h* ? En quoi sera-t-il différent du monde que nous connaissons ?**

Contrastant avec l’Ere pré-messianique, l’époque du *Machia’h* sera un temps de paix politique et d’harmonie sociale sous la direction universellement reconnue du *Machia’h*. La connaissance de D. proliférera, l’observance des *mitsvot* et l’étude de la Torah seront faciles puisque l’homme aura reçu un nouveau cœur, un cœur libéré des barrières l’empêchant de servir D. |

**LECTURES ET SOURCES SUPPLEMENTAIRES RECOMMANDEES**

Rabbi Aryeh Kaplan, *Handbook of Jewish Thought*, Vol. II, pp. 360-378

Ner Le’Elef Books, *This World and the Next*, pp. 86-92

Rabbi Ezriel Tauber, *Days are Coming*, pp. 142-178

**Rédigé par Rabbi David Sedley et édité par l’équipe du programme Morasha**